

يَا اللَّهُ  
جَلَّ جَلَلَهُ

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
عَلَيْهِمْ قَادِرِي

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

يَا رَسُولَ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

عَلَيْهِمْ قَادِرِي

ہے ملکِ رضا ہے خجڑِ خونوار برق بار اعداء سے کہو غیر منایں نہ شرکیں

”تحریری مناظرہ تراویح“ میں غیر مقلدین آف حیم یارخان کی عنیناک تاریخی شیکستِ فاش کی مفصل روایت داد  
اس حوالہ سے ان کے ایک بڑے بنیان کے گالی نامہ  
”ایک بریلوی مولوی کے جھوٹ، خیانت اور جہالت کا اپریشن“  
کا ترکی بہترکی اور مُمنہ توڑجواب

﴿الموسوم به﴾

# الضربات الظاهرة

علیٰ جمیعہ کبیر من کبر الوهابیۃ

﴿المعروف﴾

ایک غیر مقلد و ہابی ملاں کی خرافات، تبلیسات اور حماقات

کا

پوسٹ مارٹ

﴿از قلم﴾

قاطع غیر مقلدیت مفتی عبدالجید خاں سعیدی رضوی  
رحیم یارخان

هُوَقُ الْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ فَغَلَبُوا هَذَاكَ وَأَنْقَلَبُوا  
صَغِيرِينَ وَقَلْ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهْوًا

صَدِيقٌ  
فَادِرِي

عَنْ ثَابِتٍ بَوْا اور ان کے تماہِ تھکنڈے نکارہ ہو گئے پس وہ ویں شکست خود وہ ہوئے اور ذیلِ رسوائیو  
کروٹے اور آپ مائیں تھیں ایسا اور باطل میامیٹ ہوا بیشکت باطل میامیٹ ہو گئی چیز ہے۔ (قرآن مجید الاع۱، الہمر۱)

”تھجیری مناظرہ تراویح“ میں غیر مقلدین آف حیم یارخان کی عہتنک تاریخی شکست فاش کی  
مفصل روایہ اور اس حوالے ان کے ایک بڑے بدیمان کے کالی نامہ

ایک بریلوی مولوی کے جھوٹ خیانت اور جہالت کا اپر لشن  
کا ترکی بہترکی اور منہ توڑ جواب

# الضَّرَبَةُ الْقَاهِرَةُ

عَلَى جَمِيعِ كُبِيرِ مِنْ كَبِيرِ الْوَهَابِيَّةِ

الْمَعْرُوفُ

ایک غیر مقلد و ہابی ملاں کی خرافات، تبلیسات اور حماقات

# لُوسِرِ طَ مَارِکُم

از قلم

قائیج وہابیت مفتی محمد عبد الحمید خاں احمد رضوی

مڈ مارکس ذہنیم دارالعلوم جامعہ نبویہ (دارالعلوم جامعہ غوث اعظم نبویہ) • حیم یارخان، پنجاب، پاکستان

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

جملہ حقوق بحقی ناشر محفوظ ہیں

نامِ کتاب      **الضریات القاهرہ علی جمجمۃ کبر من کراء الوبایہ**  
 المعرف      ایک غیر مقلدہ وہابی ملاں کی خرافات، تنبیہات اور حادثات کا پوست مارٹم  
 موضوع      رکھا ترادع  
 مصنف      مناظر اسلام، حقیق عصر، استاذ الحراماء قائم وہابیت، قالیخ غیر مقلدیت  
 مفتی محمد عبد الجید خاں احمد سعیدی رضوی صاحب دامت بر کاظمهم العالیہ

تعداد .....  
 مطبع .....  
 ناشر کاظمی کتب خانہ عقب جامد غوث اعظم  
 داتاگنج بخش روڈ رحیم یار خان فون ۱۳۶۶  
 تاریخ تایف ۱۹۹۶ء اگست

تعداد صفحات .....  
 تبلیغ ہدیہ 90 بسب  
 صحیح کند گان ☆ مولانا سید شاہد علی جیلانی، امام و خطیب جامع مسجد نورانی عقب غله منڈی  
 ☆ مولانا حافظ ریاض احمد خان، خطیب جامع مسجد غوثیہ رحمانیہ ٹھللی روڈ رحیم یار خان  
 (متعلمین جامد نبویہ و جامد غوث اعظم نبویہ رحیم یار خان)  
 نوٹ: تصحیح کی حقیق الوح کوشش کی گئی ہے پھر بھی اغلاط کتابت سامنے آئیں تو مطلع فرمائیں۔ شکریہ  
 (مسند صحیح)

## ملنے کے پتے

○ کاظمی کتب خانہ۔ عقب جامد غوث اعظم داتاگنج بخش روڈ رحیم یار خان فون ۱۳۶۶ء

○ کاظمی کتب خانہ۔ اندرون بودھ گیٹ، ملتان

○ مکتبہ قادریہ۔ جامد نظامیہ اندرون لوہاری گیٹ، لاہور

○ شبیر برادرز۔ ۲۰، بی، اردو بازار لاہور فون نمبر ۰۴۲۳۶۵۰۶۷

○ پوگریسو بکس۔ ۲۰، بی، اردو بازار لاہور فون نمبر ۰۴۲۳۵۲۷۹۵

# انتساب

فقیر اپنی اس ناجیز کاوش کو اپنے شیخ گریم، مریٰ گرامی، فقیہ النفس، مرجع العلماء  
 الاعلام مناظر اسلام حضرت قبلہ شیخ الحدیث  
 مولانا علامہ مفتی محمد اقبال صاحب سعیدی رضوی دامت بر کاظمهم  
 حال استاذ الحدیث جامعہ اسلامیہ انوار العلوم ملتان کی خدمت بابرکت میں بصد نیاز  
 بطور ہدیہ پیش کرتا اور آپ کے نام نامی اسم گرامی سے منسوب کرتا ہے جن کی  
 تربیت اور کیمیا اثر نگاہ سے میں کچھ لکھنے پڑھنے کے لائق ہوا۔  
 گر قبول افتداز ہے عزو شرف

## مؤلف

# فہرست عنوانات کتاب ہذا

| نمبر شمار | عنوان                           | صفحہ نمبر |
|-----------|---------------------------------|-----------|
| ۱         | خطبہ                            | ۲۲        |
| ۲         | خلاصہ ترجمہ                     | ۲۳        |
| ۳         | افتتاحیہ                        | ۲۴        |
| ۴         | ہمارے رسالے کا قطعاً جواب نہیں  | ۲۵        |
| ۵         | رسالہ غیر مقلدیہ کی شانِ نزول   | ۲۶        |
| ۶         | منہماںگی تکلیف کی تفصیل         | ۲۷        |
| ۷         | منہماںگی تحریری تکلیف فاش کا عس | ۲۸        |
| ۸         | ایک اور سخت ہیرا پھیری          | ۲۹        |
| ۹         | مؤلف کے جھوٹے ہونے کا ثبوت      | ۳۰        |
| ۱۰        | مؤلف کے چھ جھوٹ                 | ۳۰        |
| ۱۱        | جھوٹ نمبر آنامبر ۳              | ۳۰        |
| ۱۲        | جھوٹ نمبر ۲                     | ۳۰        |
| ۱۳        | جھوٹ نمبر ۵                     | ۳۱        |
| ۱۴        | جھوٹ نمبر ۶                     | ۳۱        |
| ۱۵        | مؤلف کے خائن ہونے کا ثبوت       | ۳۲        |
| ۱۶        | مؤلف کی چار خیانتیں             | ۳۲        |

## صفحہ نمبر

## عنوان

## نمبر شمار

|    |                                              |    |
|----|----------------------------------------------|----|
| ۳۵ | ۳۔ ایک اور تضاد                              | ۳۸ |
| ۳۶ | ارٹکاب بدعتات                                | ۳۹ |
| ۳۷ | تضاد نمبر ۲                                  | ۴۰ |
| ۳۹ | تضاد نمبر ۵                                  | ۴۱ |
| ۵۱ | تضاد نمبر ۲                                  | ۴۲ |
| ۵۱ | تضاد نمبرے                                   | ۴۳ |
| ۵۳ | اپنامنہ اور اپنا طلاقچہ                      | ۴۴ |
| ۵۳ | رسالہ کی ایک واقعی خوبی                      | ۴۵ |
| ۵۴ | عمل بالحدیث کے پروپیگنڈے کا پوسٹ مارٹم       | ۴۶ |
| ۵۶ | عمل بالحدیث الحجج کے پروپیگنڈے کا پوسٹ مارٹم | ۴۷ |
| ۵۶ | ایک اور دو غله پالیسی                        | ۴۸ |
| ۵۸ | لطیفہ                                        | ۴۹ |
| ۵۸ | روایت بڑا پر ایک اور طریق سے کلام            | ۵۰ |
| ۵۹ | لطیفہ (مؤلف کی اندھی تقليد)                  | ۵۱ |
| ۵۹ | مؤلف کی اندھی تقليد                          | ۵۲ |
| ۶۰ | نوٹ                                          | ۵۳ |
| ۶۰ | مندرجہ ذیل جواب                              | ۵۴ |
| ۶۲ | پہلی بسم اللہ بناؤنی خطبہ سے                 | ۵۵ |
| ۶۲ | مؤلف بقلم خود بدعتی و جنمی                   | ۵۶ |
| ۶۳ | توبہ کر لے ورنہ جائے جہنم                    | ۵۷ |
| ۶۳ | اس گھر کو آگ لگ گئی گھر کے چراغ سے           | ۵۸ |

## صفحہ نمبر

## عنوان

## نمبر شمار

|    |                                               |    |
|----|-----------------------------------------------|----|
| ۳۲ | خیانت نمبر ۱                                  | ۱۷ |
| ۳۳ | خیانت نمبر ۲                                  | ۱۸ |
| ۳۳ | ذہت نمبر ۳                                    | ۱۹ |
| ۳۳ | خیانت نمبر ۴                                  | ۲۰ |
| ۳۵ | مؤلف کے وصف جہالت کا ثبوت                     | ۲۱ |
| ۳۵ | مؤلف کی چھ خیانتیں                            | ۲۲ |
| ۳۵ | جہالت نمبر ۱                                  | ۲۳ |
| ۳۵ | جہالت نمبر ۲                                  | ۲۴ |
| ۳۶ | جہالت نمبر ۳                                  | ۲۵ |
| ۳۷ | جہالت نمبر ۴                                  | ۲۶ |
| ۳۸ | جہالت نمبر ۵                                  | ۲۷ |
| ۳۹ | رسالہ غیر مقلدیہ کا علمی مقام و مواد کی نوعیت | ۲۸ |
| ۳۹ | ساختہ رسالہ کی تخصیص                          | ۲۹ |
| ۴۰ | غیر متعلق بحیثیں                              | ۳۰ |
| ۴۰ | فضول تکرار                                    | ۳۱ |
| ۴۰ | اسلاف پر طعن                                  | ۳۲ |
| ۴۱ | رامی الحروف کو سو گالیاں                      | ۳۳ |
| ۴۲ | در پردہ حدیث پر چوٹ                           | ۳۴ |
| ۴۳ | حوالہ باختی و تضاد بیانی                      | ۳۵ |
| ۴۳ | مثال تضاد نمبر ۱                              | ۳۶ |
| ۴۵ | ۲۔ ایک اور تضاد                               | ۳۷ |

| صفحہ نمبر | نمبر شمار | عنوان |
|-----------|-----------|-------|
|-----------|-----------|-------|

|     |                                                   |              |
|-----|---------------------------------------------------|--------------|
| ۸۹  | جواب نمبر ۶                                       | جواب نمبر ۸۰ |
| ۹۱  | ضمون بالا کی دیگر مثالیں                          | ۸۱           |
| ۹۲  | تین راتوں والی روایت کتاب الجمعد میں              | ۸۲           |
| ۹۳  | جواب نمبر ۷                                       | ۸۳           |
| ۹۴  | جواب نمبر ۸                                       | ۸۴           |
| ۹۵  | جھوٹ یا ہیرا پھیری                                | ۸۵           |
| ۹۶  | تین راتوں والی روایت کتاب التهجد میں لانے کی وجہ؟ | ۸۶           |
| ۹۷  | ایک تازہ شبہ کا زالہ                              | ۸۷           |
| ۹۸  | روایت "فی رمضان ولاني غیرہ"                       | ۸۸           |
| ۹۹  | کوباب قیام رمضان میں رکھنے کی وجہ                 |              |
| ۱۰۰ | جواب نمبر ۹                                       | ۸۹           |
| ۱۰۰ | جواب نمبر ۱۰                                      | ۹۰           |
| ۱۰۱ | جواب نمبر ۱۱                                      | ۹۱           |
| ۱۰۱ | اعتراض فرسودہ ہے                                  | ۹۲           |
| ۱۰۲ | دیگر محدثین کے حوالہ سے مخالفہ کا پوست مارٹم      | ۹۳           |
| ۱۰۳ | بعض اقوال کے ذریعہ مخالفہ کا پوست مارٹم           | ۹۴           |
| ۱۰۴ | جواب نمبر ۱۲                                      | ۹۵           |
| ۱۰۵ | جواب نمبر ۱۳                                      | ۹۶           |
| ۱۰۶ | جواب نمبر ۱۴                                      | ۹۷           |
| ۱۰۷ | جواب نمبر ۱۵                                      | ۹۸           |

| صفحہ نمبر | نمبر شمار | عنوان |
|-----------|-----------|-------|
|-----------|-----------|-------|

|    |                                              |                                               |
|----|----------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| ۵۹ | مؤلف کی خارجیت                               | روایت ام المؤمنین میں مؤلف کی ہیرا پھیریاں    |
| ۶۰ | بعد خطبہ پہلی چار سویںی                      | مرغی کی وہی ایک نانگ                          |
| ۶۱ | خائن کا حکم بقول مؤلف                        | رجسڑہ خائن ولعین                              |
| ۶۲ | رجسڑہ خائن ولعین                             | اس حدیث میں ایک اور تحریف                     |
| ۶۳ | فیصلہ حضرت شاہ عبد العزیز صاحب               | اقرار بے مشاہد سرکار صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  |
| ۶۴ | اقرار بے مشاہد سرکار صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم | ایک اور مخالفہ تبلیغیں اور جھوٹ کا پوست مارٹم |
| ۶۵ | ایک اور بزرگان غیر مقلدین سے تائید           | اممہ حدیث اور بزرگان غیر مقلدین سے تائید      |
| ۶۶ | امام ابن حجر عسقلانی کافیصلہ                 | امام ابن حجر عسقلانی کافیصلہ                  |
| ۶۷ | امام ابن حجر عسقلانی کافیصلہ                 | امام بخاری پر جھوٹ کا پوست مارٹم              |
| ۶۸ | شاہ عبد العزیز محدث دہلوی کافیصلہ            | امام بخاری پر جھوٹ کا پوست مارٹم              |
| ۶۹ | امام بخاری پر جھوٹ کا پوست مارٹم             | جواب نمبر ۱                                   |
| ۷۰ | امام بخاری پر جھوٹ کا پوست مارٹم             | جواب نمبر ۲                                   |
| ۷۱ | امام بخاری پر جھوٹ کا پوست مارٹم             | جواب نمبر ۳                                   |
| ۷۲ | امام بخاری پر جھوٹ کا پوست مارٹم             | جواب نمبر ۴                                   |
| ۷۳ | امام بخاری پر جھوٹ کا پوست مارٹم             | جواب نمبر ۵                                   |
| ۷۴ | امام بخاری پر جھوٹ کا پوست مارٹم             | جواب نمبر ۶                                   |
| ۷۵ | امام بخاری پر جھوٹ کا پوست مارٹم             | جواب نمبر ۷                                   |
| ۷۶ | امام بخاری پر جھوٹ کا پوست مارٹم             | جواب نمبر ۸                                   |
| ۷۷ | امام بخاری پر جھوٹ کا پوست مارٹم             | وبطریق آخر                                    |
| ۷۸ | امام بخاری پر جھوٹ کا پوست مارٹم             | جواب نمبر ۹                                   |

## صفحہ نمبر

## عنوان

## نمبر شمار

|     |                                                    |     |
|-----|----------------------------------------------------|-----|
| ۱۳۱ | مانیا                                              | ۱۱۸ |
| ۱۳۱ | اس کی مزید وضاحت                                   | ۱۱۹ |
| ۱۳۲ | تحقیق مذہب امام مالک و توجیہ قول علامہ عینی و جوزی | ۱۲۰ |
| ۱۳۲ | آخری کیل                                           | ۱۲۱ |
| ۱۳۷ | غلطی کا سبب                                        | ۱۲۲ |
| ۱۳۷ | رتوہم                                              | ۱۲۳ |
| ۱۳۸ | ایک اور کاری ضرب                                   | ۱۲۴ |
| ۱۳۸ | ایک اور ضرب قاہر                                   | ۱۲۵ |
| ۱۳۹ | ۱۲۱ رکعت کی توجیہ پر اعتراض کا پوست مارٹم          | ۱۲۶ |
| ۱۳۳ | جھوٹ یا کم فہمی کا پوست مارٹم                      | ۱۲۷ |
| ۱۳۵ | بد زبانی اور کم فہمی کا پوست مارٹم                 | ۱۲۸ |
| ۱۳۷ | امام احمد بن حبل کے حوالہ سے مغالطہ کا پوست مارٹم  | ۱۲۹ |
| ۱۳۷ | اقول                                               | ۱۳۰ |
| ۱۵۱ | عبارات کا صحیح محمل                                | ۱۳۱ |
| ۱۵۲ | ترادیح کو موتکہ کہنے پر اعتراض کا پوست مارٹم       | ۱۳۲ |
| ۱۵۳ | "بیس رکھنیں کبھی نہیں پڑھیں" کا پوست مارٹم         | ۱۳۳ |
| ۱۵۳ | حدیث مرفع سے بیس کا ثبوت                           | ۱۳۴ |
| ۱۳۵ | ذکورہ روایت ابن عباس پر اعتراضات                   | ۱۳۵ |
| ۱۵۳ | کا پوست مارٹم                                      | ۱۳۶ |
| ۱۵۵ | جواب نمبر ۱، مجرمانہ خیانت                         | ۱۳۷ |
| ۱۵۷ | جواب نمبر ۲، ایک اور خیانت                         | ۱۳۷ |

## صفحہ نمبر

## عنوان

## نمبر شمار

|     |                                              |     |
|-----|----------------------------------------------|-----|
| ۹۹  | علامہ لکھنؤی مرحوم کی عبارت سے جواب          | ۱۰۹ |
| ۱۰۰ | سپارن پوری اور علامہ قاری کی عبارت سے جواب   | ۱۱۰ |
| ۱۰۱ | امام ابن حام کی عبارت کی صحیح توجیہ          | ۱۱۳ |
| ۱۰۲ | کون سچا کون جھوٹا؟                           | ۱۱۳ |
| ۱۰۳ | اقراری جہالت                                 | ۱۱۵ |
| ۱۰۳ | لطیفہ                                        | ۱۱۵ |
| ۱۰۵ | لنظر تراویح پر صحیح کا پوست مارٹم            | ۱۱۶ |
| ۱۰۶ | نشیت                                         | ۱۱۸ |
| ۱۰۷ | ایک اور طیفہ                                 | ۱۱۸ |
| ۱۰۸ | اپنی کتابوں سے فرار                          | ۱۲۰ |
| ۱۰۹ | اپنے بڑوں کی درگت                            | ۱۲۲ |
| ۱۱۰ | محمد ش روزی کے حوالہ سے مغالطہ کا پوست مارٹم | ۱۲۳ |
| ۱۱۱ | الٹاچور کو توال کوڈائٹ                       | ۱۲۵ |
| ۱۱۲ | ایک اور یاد گوئی کا پوست مارٹم               | ۱۲۶ |
| ۱۱۳ | مؤلف کا زبردست تاریخی جھوٹ                   | ۱۲۷ |
| ۱۱۳ | مذہب امام مالک در رکعت تراویح                | ۱۲۸ |
| ۱۱۵ | کے حوالہ سے مغالطہ کا پوست مارٹم             | ۱۳۰ |
| ۱۱۵ | ۱۳۰ جواب پر لایعنی اعتراض کا پوست مارٹم      | ۱۳۰ |
| ۱۱۶ | اقول                                         | ۱۳۰ |
| ۱۱۷ | اولاً                                        | ۱۳۰ |

|     |                                                 |     |
|-----|-------------------------------------------------|-----|
| ۱۷۳ | الجواب: اقول، رکالت                             | ۱۵۸ |
| ۱۷۳ | اعتراض لائینی ہے                                | ۱۵۹ |
| ۱۷۳ | روایت صرف تائید اپیش کی تھی                     | ۱۶۰ |
| ۱۷۳ | متن روایت مقبول و معتبر ہے                      | ۱۶۱ |
| ۱۷۳ | وجہ نمبرا..... معارضہ کی بنیاد غلط ہے           | ۱۶۲ |
| ۱۷۵ | وجہ نمبر ۲..... اس کامتن، بیانِ حقیقت پر منی ہے | ۱۶۳ |
| ۱۷۵ | وجہ نمبر ۳..... دیگر دلائل بھی اس کے موئید ہیں  | ۱۶۴ |
| ۱۷۵ | موئید نمبرا                                     | ۱۶۵ |
| ۱۷۵ | موئید نمبر ۲                                    | ۱۶۶ |
| ۱۷۶ | موئید نمبر ۳                                    | ۱۶۷ |
| ۱۷۷ | موئید نمبر ۴                                    | ۱۶۸ |
| ۱۷۸ | موئید نمبر ۵                                    | ۱۶۹ |
| ۱۷۸ | موئید نمبر ۶                                    | ۱۷۰ |
| ۱۷۹ | موئید نمبرے: خود مؤلف سے تائید                  | ۱۷۱ |
| ۱۷۹ | موئید نمبر ۸: مجرمانہ خیانت اور شدید کذب بیانی  | ۱۷۲ |
| ۱۸۰ | کچھ اور مجرمانہ خیانتیں                         | ۱۷۳ |
| ۱۸۲ | اقبال محمد شین سے جواب                          | ۱۷۴ |
| ۱۸۳ | آخری کیل                                        | ۱۷۵ |
| ۱۸۳ | نظر پر بہتان کا پوست مارٹم                      | ۱۷۶ |
| ۱۸۵ | مؤلف کے ادبی جواہر پرے                          | ۱۷۷ |
| ۱۸۶ | صلعی کا پوست مارٹم                              | ۱۷۸ |

|     |                                                 |
|-----|-------------------------------------------------|
| ۱۳۸ | جواب نمبر ۳، اصل عبارت                          |
| ۱۳۹ | جواب نمبر ۴، موضوع کی شراکظ                     |
| ۱۴۰ | جواب نمبر ۵، و بطریق آخر                        |
| ۱۴۱ | جواب نمبر ۶، متذکر ہبنا بھی غلط ہے              |
| ۱۴۲ | جروح غیر مفسر ہے                                |
| ۱۴۳ | ثرف نگای حضرت شاہ عبدالعزیز حدث دہلوی           |
| ۱۴۳ | جواب نمبر ۷، دیگر جرحوں کا پوست مارٹم           |
| ۱۴۴ | جواب نمبر ۸، ضعفِ سند، ضعفِ متن کو مستلزم نہیں  |
| ۱۴۵ | جواب نمبر ۹، دلیلِ صحیح متن                     |
| ۱۴۶ | ایک اور دلیل                                    |
| ۱۴۷ | جواب نمبر ۱۰، ضعیف کب رو ہوتی ہے؟               |
| ۱۴۸ | و بطریق آخر                                     |
| ۱۴۹ | جواب نمبر ۱۱، ضعف بھی بعد کا ہے                 |
| ۱۵۰ | جواب نمبر ۱۲، سند ا، ضعیف مطلاقو رہے تو؟        |
| ۱۵۱ | جواب نمبر ۱۳، سخت نافصلی پر احتجاج اور آخری کیل |
| ۱۵۲ | حوالہ                                           |
| ۱۵۳ | اقول                                            |
| ۱۵۴ | ایک تازہ عذر لنگ کا پوست مارٹم                  |
| ۱۵۵ | تہجد و تراویح کے دو الگ الگ نمازیں              |
| ۱۵۶ | ہونے پر اعتراضات کا پوست مارٹم                  |
| ۱۵۷ | سنفت اکم قیامہ پر اعتراضات کا پوست مارٹم        |

| صفحہ نمبر | عنوان | نمبر شمار |
|-----------|-------|-----------|
|-----------|-------|-----------|

|     |                                                 |     |
|-----|-------------------------------------------------|-----|
| ۲۰۸ | اعتراضِ دوم کا پوست مارٹم                       | ۱۹۸ |
| ۲۰۹ | الجواب                                          | ۱۹۹ |
| ۲۱۰ | تسبیہ و نبیہ                                    | ۲۰۰ |
| ۲۱۱ | ابنِ خصیفہ، ابنِ یوسف سے اوثق ہیں               | ۲۰۱ |
| ۲۱۲ | لطیفہ                                           | ۲۰۲ |
| ۲۱۳ | ایک صحنی عیاری کا پوست مارٹم                    | ۲۰۳ |
| ۲۱۴ | مولف کی بودم بے والی                            | ۲۰۴ |
| ۲۱۵ | روایتِ ابنِ خصیفہ کی مزید وجہ ترجیح             | ۲۰۵ |
| ۲۱۶ | خود مولف اینڈ کپنی کے خلاف                      | ۲۰۶ |
| ۲۱۷ | امام احمد سے منسوب روایت سے جواب                | ۲۰۷ |
| ۲۱۸ | চندھی سے جواب                                   | ۲۰۸ |
| ۲۱۹ | صحیح توجیہ                                      | ۲۰۹ |
| ۲۲۰ | اعتراض سوم (جھوٹ اور افتراء) کا پوست مارٹم      | ۲۱۰ |
| ۲۲۱ | اضطراب کس کی روایت میں                          | ۲۱۱ |
| ۲۲۲ | اعتراض چارم کا پوست مارٹم                       | ۲۱۲ |
| ۲۲۳ | مسئلہ "متابعت" میں مولف کی کچھ فہمی اور بھیگاپن | ۲۱۳ |
| ۲۲۴ | متابعت کے اویلا کی حقیقت                        | ۲۱۴ |
| ۲۲۵ | ابنِ ابی الذباب کا بیان                         | ۲۱۵ |
| ۲۲۶ | ابنِ خصیفہ کا بیان                              | ۲۱۶ |
| ۲۲۷ | محمد بن یوسف کا بیان                            | ۲۱۷ |
| ۲۲۸ | فائدہ سہمنہ و تسبیہ نبیہ                        | ۲۱۸ |

| صفحہ نمبر | عنوان | نمبر شمار |
|-----------|-------|-----------|
|-----------|-------|-----------|

|     |                                                       |                                      |
|-----|-------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| ۱۷۹ | ضمونِ بالا کی دلیل نمبر ساتا نمبر ۸، نیز دلیل نمبر ۱۰ | پر اعتراض کا پوست مارٹم              |
| ۱۸۰ | الجواب: اقول                                          | پیش کردہ روایات کی نوعیت             |
| ۱۸۱ | استدلال کی بنیاد                                      | ایک مغالطہ کا پوست مارٹم             |
| ۱۸۲ | ایک نئی ایجع                                          | ایک نئی ایجع                         |
| ۱۸۳ | جهالت یا تحریف                                        | اسناد روایات پر کلام                 |
| ۱۸۴ | دلیل نمبر ۹ پر اعتراض کا پوست مارٹم                   | دلیل نمبر ۹ پر اعتراض کا پوست مارٹم  |
| ۱۸۵ | غدر گناہ بد تراز گناہ                                 | غدر گناہ بد تراز گناہ                |
| ۱۸۶ | "مولف کی بودم بے والی" کا پوست مارٹم                  | "مولف کی بودم بے والی" کا پوست مارٹم |
| ۱۸۷ | روایتِ سابق رضی اللہ تعالیٰ عنہ پر                    | روایتِ سابق رضی اللہ تعالیٰ عنہ پر   |
| ۱۸۸ | اعتراضات کا پوست مارٹم                                | اعتراضات کا پوست مارٹم               |
| ۱۸۹ | اعتراض اول کا پوست مارٹم                              | اعتراض اول کا پوست مارٹم             |
| ۱۹۰ | اقول                                                  | اقول                                 |
| ۱۹۱ | اولاً                                                 | اولاً                                |
| ۱۹۲ | عانياً                                                | عانياً                               |
| ۱۹۳ | هیالاً                                                | هیالاً                               |
| ۱۹۴ | رابعاً بطريق آخر                                      | رابعاً بطريق آخر                     |
| ۱۹۵ | عبارتِ بُدا میں تراویح کی دلیل ہے                     | عبارتِ بُدا میں تراویح کی دلیل ہے    |

## صفہ نمبر

## عنوان

## نمبر شمار

|     |                                                  |     |
|-----|--------------------------------------------------|-----|
| ۲۳۵ | بعض جروح محمد شیں کا صحیح مجمل                   | ۲۳۸ |
| ۲۳۶ | امام عبدالرزاق، امام احمد کی نظر میں             | ۲۳۹ |
| ۲۳۶ | امام تخاری کے نزدیک یہ روایت صحیح ہے             | ۲۴۰ |
| ۲۳۷ | امام عبدالرزاق کو مؤلف کے راضی قرار دینے کی وجہ  | ۲۴۱ |
| ۲۳۷ | قول نبی "فیہ نظر" کا صحیح مجمل                   | ۲۴۲ |
| ۲۳۹ | مؤلف کی دو غلہ پالیسی، سینہ زوری اور عاجزی       | ۲۴۳ |
| ۲۴۰ | الجواب (اقرار بجز)                               | ۲۴۴ |
| ۲۴۲ | روغله پالیسی                                     | ۲۴۵ |
| ۲۴۲ | مؤلف کی سخت کجھ فہمی یا ہیرا پھیری               | ۲۴۶ |
| ۲۴۳ | خانہ ساز اضافہ اور ڈھنڈائی                       | ۲۴۷ |
| ۲۴۴ | ریت کی دیوار                                     | ۲۴۸ |
| ۲۵۰ | ندھی خود کشی کی بدترین مثال                      | ۲۴۹ |
| ۲۴۴ | سعودی نجدی اور بیس تراویح                        | ۲۵۰ |
| ۲۴۵ | آخری کیل                                         | ۲۵۱ |
| ۲۴۶ | بحث روایت جابر (رضی اللہ تعالیٰ عنہ) ثمان رکعتاں | ۲۵۲ |
| ۲۴۷ | الجواب                                           | ۲۵۳ |
| ۲۴۷ | اولاً: مسئلہ تراویح اور گلی نامہ میں تعارض       | ۲۵۴ |
| ۲۴۸ | ثانیاً                                           | ۲۵۵ |
|     | روایت جابر کے حوالہ سے مؤلف کے                   | ۲۵۶ |
| ۲۵۰ | واویلا کا پوست مارٹم                             | ۲۵۷ |
| ۲۵۰ | انکار تعارض کا پوست مارٹم                        | ۲۵۸ |

## صفہ نمبر

## عنوان

## نمبر شمار

|     |                                                   |     |
|-----|---------------------------------------------------|-----|
| ۲۱۹ | تفریا مالک سے جواب کا پوست مارٹم                  | ۲۲۵ |
| ۲۲۰ | فضول تکرار                                        | ۲۲۶ |
| ۲۲۱ | روایت حارث ابن ابی الذباب پر اعتراض کا پوست مارٹم | ۲۲۶ |
| ۲۲۲ | اقول                                              | ۲۲۷ |
| ۲۲۳ | لطیفہ                                             | ۲۲۸ |
| ۲۲۴ | مؤلف کی مزعومہ دو مشابہتوں کی حقیقت               | ۲۲۸ |
| ۲۲۵ | اولاً                                             | ۲۲۸ |
| ۲۲۶ | ثانیاً                                            | ۲۲۹ |
| ۲۲۷ | ثالثاً                                            | ۲۲۹ |
| ۲۲۸ | رابعاً                                            | ۲۳۰ |
| ۲۲۹ | خامساً                                            | ۲۳۰ |
| ۲۳۰ | امام عبدالرزاق پر اعتراض کا پوست مارٹم            | ۲۳۰ |
| ۲۳۱ | اقول                                              | ۲۳۱ |
| ۲۳۲ | مؤلف کی سخت کذب بیانی                             | ۲۳۱ |
| ۲۳۳ | مؤلف کے جھوٹ کا ایک اور ثبوت                      | ۲۳۱ |
| ۲۳۴ | ایک اور کاری ضرب                                  | ۲۳۲ |
| ۲۳۵ | امام عبدالرزاق اور راضیہت                         | ۲۳۲ |
| ۲۳۶ | ظلم کی انتہاء                                     | ۲۳۳ |
| ۲۳۷ | امام سیعی و امام احمد کے ترک کی حقیقت             | ۲۳۵ |

صفحہ نمبر

عنوان نمبر شمار

|     |                                                      |     |
|-----|------------------------------------------------------|-----|
| ۲۶۲ | اقول                                                 | ۲۷۹ |
| ۲۶۳ | امام اعظم کی شان میں زبان درازی کا پوست مارٹم        | ۲۸۰ |
| ۲۶۴ | امام اعظم کی علمیت متفق علیہ ہے                      | ۲۸۱ |
| ۲۶۵ | امام اعظم لقب                                        | ۲۸۲ |
| ۲۶۶ | الجواب: اولاً: تعصّب متوافق                          | ۲۸۳ |
| ۲۶۷ | ثانیاً: جروح کا جعلی جواب                            | ۲۸۴ |
| ۲۶۸ | امام ابن حجر عسقلانی کا دلوک فیصلہ                   | ۲۸۵ |
| ۲۶۹ | عبارتِ میزان کے حوالہ                                | ۲۸۶ |
| ۲۷۰ | سے اعتراض کا پوست مارٹم                              |     |
| ۲۷۱ | اولاً: عبارتِ الحالی ہے                              | ۲۸۷ |
| ۲۷۲ | دیل نمبرا                                            | ۲۸۸ |
| ۲۷۳ | دیل نمبر ۲                                           | ۲۸۹ |
| ۲۷۴ | دیل نمبر ۳                                           | ۲۹۰ |
| ۲۷۵ | دیل نمبر ۴                                           | ۲۹۱ |
| ۲۷۶ | دیل نمبر ۵                                           | ۲۹۲ |
| ۲۷۷ | فرضیاتی و ابنِ عدی کے اقوال کا تبریز جواب            | ۲۹۳ |
| ۲۷۸ | تو اس کا جواب                                        | ۲۹۴ |
| ۲۷۹ | جروحِ نسائی و ابنِ عدی کے غیر معترض ہونے کی دیگر وجہ | ۲۹۵ |
| ۲۸۰ | حال جروحِ نسائی                                      | ۲۹۶ |
| ۲۸۱ | حال جروحِ ابنِ عدی                                   | ۲۹۷ |

صفحہ نمبر

عنوان نمبر شمار

|     |                                    |     |
|-----|------------------------------------|-----|
| ۲۵۰ | اس کے جواب میں                     | ۲۵۸ |
| ۲۵۱ | الجواب: اولاً                      | ۲۵۹ |
| ۲۵۲ | ثانیاً                             | ۲۶۰ |
| ۲۵۳ | و بطریق آخر                        | ۲۶۱ |
| ۲۵۴ | حافظ ابن حجر کے عندیہ کی وضاحت     | ۲۶۲ |
| ۲۵۵ | الجواب                             | ۲۶۳ |
| ۲۵۶ | وجہ دوم پر اعتراض کا پوست مارٹم    | ۲۶۴ |
| ۲۵۷ | تلہیس شدید                         | ۲۶۵ |
| ۲۵۸ | وجہ چارم پر اعتراض کا پوست مارٹم   | ۲۶۶ |
| ۲۵۹ | اس گھر کو آگ لگ گئی                | ۲۶۷ |
| ۲۶۰ | اولاً: اولاً                       | ۲۶۸ |
| ۲۶۱ | ثانیاً                             | ۲۶۹ |
| ۲۶۲ | ثالثاً                             | ۲۷۰ |
| ۲۶۳ | رابعاً                             | ۲۷۱ |
| ۲۶۴ | خامساً                             | ۲۷۲ |
| ۲۶۵ | وجل و تلہیس                        | ۲۷۳ |
| ۲۶۶ | امام حیی کے اس قول کا محمل         | ۲۷۴ |
| ۲۶۷ | جواب ندارد                         | ۲۷۵ |
| ۲۶۸ | ایضاً" بجز متوافق                  | ۲۷۶ |
| ۲۶۹ | صنيع ابن حجر سے جواب کا پوست مارٹم | ۲۷۷ |
| ۲۷۰ | گل پر اختتام                       | ۲۷۸ |

صفحہ نمبر

عنوان  
نمبر شمار

|     |                                       |     |
|-----|---------------------------------------|-----|
| ۲۹۰ | اقول                                  | ۳۱۵ |
| ۲۹۰ | "یعنی فرمد" کا قائل کون؟              | ۳۱۶ |
| ۲۹۱ | اعادہ جھوٹ                            | ۳۱۷ |
| ۲۹۲ | ایک اور جھوٹا دعویٰ                   | ۳۱۸ |
| ۲۹۳ | بناء الفاسد على الفاسد                | ۳۱۹ |
| ۲۹۳ | اقول                                  | ۳۲۰ |
| ۲۹۳ | جماعت تجد                             | ۳۲۱ |
| ۲۹۳ | مطلق مقید کے پھر کا پوسٹ مارٹم        | ۳۲۲ |
| ۲۹۴ | اقول: اولاً                           | ۳۲۳ |
| ۲۹۴ | ثانیاً                                | ۳۲۴ |
| ۲۹۴ | ثالثاً                                | ۳۲۵ |
| ۲۹۵ | رابعاً                                | ۳۲۶ |
| ۲۹۵ | خامساً                                | ۳۲۷ |
| ۲۹۵ | امام اعظم پر ایک بار پھر طعن اور زبان | ۳۲۸ |
| ۲۹۵ | درازی کا پوسٹ مارٹم                   |     |
| ۲۹۶ | حسن انساد، حسن حدیث کو متلزم نہیں     | ۳۲۹ |
| ۲۹۷ | مبارک پوری کی طرف سے عذر لگ           | ۳۳۰ |
| ۲۹۷ | اقول                                  | ۳۳۱ |
| ۲۹۸ | جھوٹ پر خاتمه                         | ۳۳۲ |
| ۲۹۸ | اقول                                  | ۳۳۳ |
|     | مؤلف کی شیخوں، تعلّمہوں، دیگروں       | ۳۳۴ |

صفحہ نمبر

عنوان  
نمبر شمار

|     |                                                       |
|-----|-------------------------------------------------------|
| ۲۷۳ | کسی محدث کی جرح علی الاطلاق معتبر نہیں                |
| ۲۷۵ | امام اعظم ائمہ نقاد سے ہیں                            |
| ۲۷۵ | ایک اور طرح سے                                        |
| ۲۷۸ | ج ح خطیب کا ایک اور جواب                              |
| ۲۷۸ | بعض ائمہ کے حوالہ سے مغالطہ اور جھوٹ کا پوسٹ مارٹم    |
| ۲۷۹ | اقول                                                  |
| ۲۷۹ | حاکمہ و تقابل کا پوسٹ مارٹم                           |
| ۲۸۰ | بعض محدثین پر افراء تصحیح کا پوسٹ مارٹم               |
|     | بعض ائمہ کے اقوال سے مغالطہ اور بد زبانی              |
| ۲۸۱ | کا پوسٹ مارٹم                                         |
| ۲۸۲ | علامہ یعنی اور علامہ زیلہ عی پر افراء                 |
| ۲۸۳ | علامہ ابن ہمام نیز علامہ زیلہ عی کی عبارت کا صحیح محل |
| ۲۸۵ | علامہ علی قاری کی عبارت کی صحیح توجیہ                 |
| ۲۸۶ | کشمیری صاحب کے حوالہ سے جواب                          |
| ۲۸۷ | صنبیح یعنی و قاری کا صحیح محل                         |
| ۲۸۸ | بحث روایت ابی رضی اللہ تعالیٰ عنہ                     |
| ۲۸۸ | اجواب                                                 |

جوabat پر اعتراضات نیزیادہ گوئیں کا پوسٹ مارٹم

بسم اللہ الرحمن الرحیم

**خطبہ :-** نحمدہ ونصلی ونسلم علی رسولہ الکریم وعلی آلہ وصحبہ وتبعہ اجمعین

اما بعد فقد قال اللہ تعالیٰ فی الكلام المجید والفرقان الحميد فوقع الحق وبطل ما كانوا يعملون فغلبوا هنالک وانقلبوا صغيرین۔

وقال فی مقام اخر وقل جاء الحق وزهق الباطل ان الباطل کان زھوقا و قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم "یاتی فی آخر الزمان قوم حدثاء الاسنان سفهاء الاحلام يقولون من خیر قول البرية يمرقون من الاسلام كما يمرق السهم من الرمية لا يجاوز ايمانهم حناجرهم "الحديث (رواه الامام البخاری فی صحيحه عن امير المؤمنین علی المرتضی کرم اللہ وجہه الکریم) وفی روایة عنده تحقرنون صلوتونکم مع صلوتهم وصیامکم مع صیامهم وعملکم مع عملهم الحديث (رواه البخاری عن الخدری مرفوعاً وفی روایة "ایاکم وایاهم لا یصلونکم ولا یفتنونکم" الحديث (رواه مسلم وغیرہ) وقال ايضاً من حمی مؤمناً من منافق یعیبه بعث اللہ تبارک وتعالیٰ ملکاً یحمی لرحمه یوم القيمة من نار جهنم

الحادیث رواه الامام احمد (مسند ۲، صفحہ ۳۲۱)

(صدق اللہ العظیم وصدق رسولہ النبی الکریم ونحن علی ذلك لمن الشاهدین والشاكرين والمؤمنين والمطمئنين والحمد لله رب العالمین -----)

|     |                                                           |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| ۳۹۸ | اور لاف گزار کا پوست مارٹم                                |
| ۳۹۹ | حنفیت کو باطل ہئے کی محل کا پوست مارٹم                    |
| ۴۰۰ | اقول                                                      |
| ۴۰۲ | چلچ باریوں کا پوست مارٹم                                  |
| ۴۰۳ | لفظِ تراویح پر چلچ باری کا پوست مارٹم                     |
| ۴۰۴ | اقول                                                      |
| ۴۰۵ | شمولیتِ صحابہ پر چلچ کا پوست مارٹم                        |
| ۴۰۶ | اقول                                                      |
| ۴۰۷ | میں تراویح پر چلچ بازی کا پوست مارٹم                      |
| ۴۰۸ | اقول                                                      |
| ۴۰۹ | مؤلف گیدڑ بھیکوں کا عادی ہے                               |
| ۴۱۰ | مؤلف کی آخری ذینگ کا پوست مارٹم                           |
| ۴۱۱ | اقول                                                      |
| ۴۱۲ | آئندہ جواب کی نوعیت                                       |
| ۴۱۳ | مؤلف کا اختتامیہ اور تابوتِ غیر مقلدیت میں ہمارا آخری کیل |
| ۴۱۴ | غیر مقلدین کے عقائد و نظریات                              |
| ۴۱۵ | غیر مقلدین کے بعض شرمناک مسائل                            |
| ۴۱۶ | اشتہار و اجنب الاطہار                                     |

خلاصہ ترجمہ :-

یعنی اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا: اے محبوب (صلی اللہ علیہ وسلم) آپ فرمادیں، حق آیا اور باطل ملیا میٹ ہوا، بلا شہ باطل ملیا میٹ ہونے کی چیز ہے (اسراء پ ۱۵، آیت ۸۱)

نیز فرمایا: حق ثابت ہوا اور ان کے تمام پتھکنڈے ناکارہ ہو کر رہ گئے تو ائمہ وہیں پر ذلت آمیز شکست سے دوچار ہوتا پڑا۔ (الاعراف، پ ۹، آیت ۱۱۹)

اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: آخری زمانہ میں ایک ٹولہ نکلے گا جس کے نوجوان بھی احمد ہوں گے (یعنی ان کے بوڑھے تو ویسے ہی علم و عقل سے فارغ ہوں گے) وہ قرآن حدیث کی رث لگائیں گے، ان کے نماز روزہ اور ظاہری نیک عمل دیکھو گے تو تمہیں تمہارے نماز روزہ اور نیک عمل ان کے مقابلہ میں معمولی اور حقیر نظر آئیں گے، وہ اسلام سے ایسے نکلے ہوئے ہوں گے جیسے تیر شکار سے نکل جاتا ہے، ان کا ایمان محض زبانی کلما ہو گا۔ (نیز فرمایا) تم ایسیوں کو خود سے اور خود کو ایسیوں سے دور رکھو کہ وہ کہیں تمہیں گمراہ نہ کروں اور تمہیں کسی فتنہ میں نہ ڈال دیں۔

نیز فرمایا: جو مسلمان کسی مسلمان کو کسی منافق کے ضرر سے بچائے اللہ تبارک و تعالیٰ روز قیامت ایک فرشتہ مقرر فرمائے گا جو اسے دوزخ کی آگ سے بچائے گا اس۔

افتتاحیہ :-

سے رضا کے سامنے کی تاب کس میں  
فلک دار اس پر تیڑا غل ہے یا غوث

سے کلکِ رضا ہے تجھرِ خوخوار برق بار  
اعداء سے کہہ دو خیر منائیں، نہ شر کریں

بہت سے احباب نے

”ایک بربلوی مولوی کے جھوٹ خیانت اور جہالت کا اپریشن“  
نامی ایک رسالہ کی چند کاپیاں دکھائیں اور اس کے جواب کا پر زور مطالبه بھی کیا جس پر بطور موقف یہاں شہر ہی کے ”عبد الشیم بشیر احمد حسیم“ نامی ایک غیر مقلد مولوی صاحب کا نام لکھا ہے۔ رسالہ ہذا کو یہاں کے غیر مقلدین نے بٹ اسلامی کتب خانہ“ نامی ایک فرضی (یا کم از کم انتہائی غیر معروف) مکتبہ کی جانب سے شائع کیا ہے۔ رسالہ ہذا کا بنیادی مقصد، سابق کی طرح ایک بار پھر ”کل جدید لذیذ“ کے پیش نظر ۲۰ تراویح کو خلاف سنت بدعت اور اس کے قائلین کو جتنی و بدعتی نیز آٹھ تراویح کو سنت نبویہ قرار دینے کی نی ہے اور جدید بات کر کے اپنی پھیلی دکان کو چکانا، سنتی شریعت حاصل کرنا اور عبادت الہی سے نفرت کی حد تک پس و پیش کرنے والے یا کم از کم اخخار پسند و نیادار طبقہ کی ہمدردیاں حاصل کر کے ان میں بکسانی اپنے بحدی عقائد و تظہرات کے زہریلے جراشیم کا پھیلانا ہے۔

رسالہ ہذا ہمارے رسالہ کا قطعاً جواب نہیں:-

رسالہ ہذا کو ہمارے رسالہ ”آٹھ تراویح“ کے دلائل کا تحقیقی جائزہ“ کا جواب ظاہر کیا گیا ہے جو ہم نے موقف کے ایک رسالہ ”مسئلہ تراویح“ کے جواب میں تحریر کیا تھا مگر حقیقت یہ ہے کہ یہ ہمارے اس رسالہ کا قطعاً جواب نہیں بلکہ یہ ایک مجموعہ مخالفات ہے جو محض شرم مٹانے، اپنی منہ مانگی شکست فاش کو شور و غل کر کے چھپانے اور محض دفع و قیق کرتے ہوئے اپنے جملہ عوام کو خوش کرنے اور لوگوں کو دھوکہ دینے کی غرض سے شائع کیا گیا ہے جس کے لیے ہم مزید کچھ کہنے کی بجائے اتنا عرض کرو دینا کافی سمجھتے ہیں کہ ہمارے

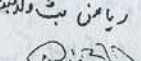
مطالبات کے باوجود ان کی طرف سے "صدائے برخاست"۔ اور ایسی خاموشی طاری رہی جیسے انہیں کوئی کالا سونگھ گیا ہو۔

اس کے تقریباً "تین سال کے بعد (۲۰ رمضان المبارک ۱۴۳۷ھ مطابق ۲۰ نومبر ۱۹۹۶ء روز جمعرات) ہمارے دو غیور سنی نوجوانوں گزار احمد صاحب زرگر اور محمد اختر صاحب زرگر عرف نامہ کی سروٹ کو ششون سے "ریاض بٹ" اور "فاروق" نامی مؤلف کے دو مقابلہ، اپنی زیر دستخطی یہ تحریر ہمیں دے کر وعدہ کر گئے کہ وہ ہفتہ عشہ میں اس کا مکمل تحریری جواب لا کر دیں گے۔ اگر وہ اس مدت میں مطلوبہ جواب لا کر نہ دیں تو مؤلف موصوف سمیت ان کی پوری جماعت کی شکست فاش ہو گی (جو ریکارڈ پر محفوظ ہے اور اس کا عکس حسب ذیل ہے):

منہ مانگی تحریری شکست فاش کا عکس :-

الله الرحمن الرحيم

باعث تحریر ایکھ منک روپیں بٹ ولہ میرا مشیر طب اور منک فوجیں ولدین کو  
مبارک مسجد ایلمورت ریشم بارخان نے اداں منق علوی مجدد سید صدر حسین و مامن جام  
خوش اصلن و خلیل فرسی جامی مساجون شہیں روٹ باشیں ملی مقام ۱۸ فریض بارخان  
ان کا ، سرانی لئے اور چشم میں سفارت کے وسیلہ مسندہ تراویح کا جواب "اکٹھ تراویح دکھل اپنی کوئی  
دوسری باری پر ایکھ کروں ہے تاکہ سندھ ہے اور بوقت موت کام آئے مغل

|                                                                                                                         |                                 |                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|------------------------------------------------|
| <br><b>العبد</b><br>رياض بن عبد الله | <b>الكونغرس</b><br>جوزيف بولتون | <b>الكونغرس</b><br>جوزيف بولتون                |
| ٣-٣-٩٤<br><small>٢٠، ورقة من الميزانية</small>                                                                          | ٣-٣-٩٤                          | ٣-٣-٩٤<br><small>٢٠، ورقة من الميزانية</small> |

متلاشیاں حق اور طالبینِ حقیقت منصف مزاج قارئین اس پروپیگنڈہ کی حقیقت کو سمجھنے کے لئے دو توں رسائل کا غیر جانبدارانہ مقابلی مطالعہ فرما کر اس کا خود ہی مبنی بر انصاف فیصلہ فرمائیں۔ (وما علینا الابلاغ المبین)

مؤلف کے رسالہ ہذا کی شانِ نزول اور اس کی منہ مانگی شکست کی تفصیل :-

علاوه ازیں اس سے بھی قطع نظر کر لی جائے تو اس کے لیے مؤلف کے اس رسالہ کی شانِ نزول اور پسِ منظر سے آگئی حاصل کر لینا کافی رہے گا جس کی مختصر تفصیل یہ ہے کہ ۲۱ رمضان المبارک ۱۴۳۶ھ مطابق ۷ اپریل ۱۹۹۱ء یوں اتوار میں انہوں نے ۲۰ تراویح کے خلاف اور آٹھ تراویح کے سنتِ نبویہ ہونے کے اثبات کی غرض سے "مسئلہ تراویح" کے نام سے ایک رسالہ لکھ کر لوگوں میں تقسیم کیا اور اس کے جواب کا مقابلہ کیا جس سے انہوں نے بناؤنی فتح بننے کی غرض سے سوچا یہ تھا کہ رمضان المبارک کی گوناگون شدید مصروفیات کے باعث اوس سے جواب پیغام طور پر جلد نہیں آ سکے گا اور انہیں کچھ عرصہ شور مچانے اور بغلیں بجائے کاموں پاٹھ آ جائے گا مگر بفضلِ تعالیٰ مؤلف کی اس سازش کو ناکام بناتے ہوئے ہم نے اس کا بقدر کفايت جواب چند گھنٹوں میں مرتب کر کے بر وقت ہفتہ عشرہ میں پیش کر دیا جس کا خود مؤلف کو بھی اقرار ہے۔ چنانچہ انہوں نے اپنے اس حالیہ رسالہ کے آخر میں لکھا ہے۔

”یہ تو تمہارے علمی تحقیقی جائزہ کا جواب ہوا جو تمہاری چند گھنٹوں کی محنت تھی“ اہ ملاحظہ ہو (ص ۵۰)

جادو وہ جو سرچڑھ کر بولے

پھر کئی مختلف ذرائع سے ہم نے (اہل علم کی روشن پر چلتے ہوئے) اپنا یہ رسالہ مؤلف کے ہاتھوں میں پہنچوایا مگر جواب کے کئی بار پر زور اور شدید

مگر شدید انتظار کے باوجود وہ ہفتہ، مہینہ اور سال کیا اس پر کم و بیش مزید دو سال گزر گئے لیکن اس کا جواب آنا تھا نہ آیا۔ جس سے اخلاقاً، قانوناً اور شرعاً ہر طرح سے ان کی منہ مانگی اور اقراری فکست ہو گئی جس کے بعد اس موضوع پر انہیں مزید کچھ کہنے یا لکھنے کا کوئی حق باقی نہ رہا۔ بین ہم اپنی جماعت کے شرم دلانے پر مؤلف نے یہ رسالہ شائع کر کے آنکھوں میں آنکھیں ڈال کر نہایت شوخ چشمی سے اس کے جواب کا مطالبہ شروع کر دیا جو ہمارے رسالہ "تحقیق جائزہ" کی اشاعت کے بعد بحساب مشی پورے چار سال نوماہ تینیں ایام اور بحساب قمری چار سال گیارہ ماہ اور انہیں ایام (بچھے دن کم پورے پانچ سال) کے طویل عرصہ کے بعد رمضان المبارک ۱۴۳۲ھ مطابق ۳۱ جنوری ۱۹۹۶ء بروز بدھ بوقت ساڑھے چار بجے شام ہمارے سامنے منتظرِ عام پر آیا اور اس میں بھی مؤلف نے "اپنی پرانی عادت" کے مطابق کئی چالاکیاں کیں اور کئی کھیل کھیلے۔ مثلاً سابقہ رسالہ کی طرح اسے بھی اوآخرِ رمضان المبارک میں تقسیم کرایا تاکہ شدتِ مصروفیات کے باعث ان کے خصم کو اس کا جواب جلد شائع کرنے کا موقع ہی نہ مل سکے۔ نیز اس میں اول سے آخر تک کہیں بھی اس کی تاریخ اشاعت درج نہیں کی تاکہ وہ عوام کو بأسانی یہ دھوکہ دے سکیں کہ انہوں نے ہمارے مذکورہ جواب طلب رسالہ (تحقیق جائزہ) کا جواب فوراً لکھ دیا تھا یا کم از کم ناؤاققوں کی اس طرف توجہ نہ جائے پھر بھی مؤلف نہایت دیدہ ولیری سے ہم ہی پر یہ الزام رکھتا ہے کہ ہم نے وہ رسالہ اپنے عوام کو دھوکہ دینے اور انہیں خوش کرنے کی غرض سے لکھا ہے۔ ملاحظہ ہو (ص ۱)

جس سے معلوم ہوتا ہے کہ مؤلف کو ہیرا پھیری اور ہاتھ کی صفائی دکھانے کے فن میں ہمارتِ تامة حاصل ہے۔ زندہ باد۔

۶۔ ایں کاراز تو آئید و مرداں چنیں مے کنند۔

۷۔ شرم تم کو مگر نہیں آتی

## ایک اور سخت ہیرا پھیری :-

رسالہ ہذا میں مؤلف نے نہ صرف یہ کہ اپنے سابقہ رسالہ میں بولے گئے جھوٹ نیز حضور نبی کریم ﷺ کی (صحیح بخاری اور صحیح مسلم وغیرہماں کی) ایک حدیث میں کی گئی اپنی مجرمانہ خیانت اور کئی طرح سے اپنی جہالت پر پرده ڈالنے کا گھناؤنا اقدام کیا ہے (جس کی نشان وہی کر کے ہم نے بجا طور پر ان سے توبہ کا مطالبہ کیا تھا) بلکہ یعنی "الاثنا چور کو تو ال کو ڈانے" کا انگریزی فارمولہ اپناتے ہوئے اس نے اس احسان کا صلد ہمیں یہ دیا اور سخت ہیرا پھیری کرتے ہوئے ہاتھ کی صفائی یہ دکھائی کہ بے جانتقام پر اتر کر اپنا یہ جرم ہم پر ڈالنے اور نہایت درجہ مبتکرانہ انداز اور سو قیانہ ہیجے میں بات کرتے ہوئے عوام کو یہ تاًّر دینے کی مذموم کوشش کی ہے کہ ہم نے معاذ اللہ اپنے رسالہ میں اس کا ارتکاب کیا ہے جیسا کہ اس کے نام سے بھی ظاہر ہے نیز صفحہ اپر بھی اس کی تصریح موجود ہے۔ چنانچہ اس کے لفظ ہیں: بنده مذنب کے رسالہ (مسئلہ تراویح) کا بزعم خود جامع جواب دیتے ہوئے ایک بریلوی مولوی عبدالجید سعیدی رضوی صاحب نے ..... جس جھوٹ خیانت اور جہالت یا تجہالت کا ارتکاب کیا ہے اس کی حقیقت واضح کی جا رہی ہے اھ۔ جو بہت برا ظلم اور سخت نزاکتی ہے جس کی جتنی مذمت کی جائے کم ہے جس کے جھوٹ ہونے کے لیے اتنا بھی کافی ہے کہ وہ ادھر ادھر کی ہائک کر اپنے نامہ اعمال کی طرح اپنے رسالہ کے پچاس صفات تو سیاہ کر گئے ہیں مگر اپنے اس بے بنیاد بیطل دعویٰ کا کوئی ایک بھی صحیح شرعی ثبوت پیش کرنے سے سخت عاجز اور بری طرح ناکام رہے ہیں اور نہ ہی وہ انشاء اللہ آئندہ اسے کبھی ثابت کر سکتے ہیں ہاں البشّة و یہ ضرور کر سکتے ہیں کہ اس کے جواب میں بھی مزید ایک اور جھوٹ کا پلندہ تیار کر کے شائع کر دیں جس سے انہیں روکنا بھی کسی کے بس کی بات نہیں کیونکہ وہ ایک خالص قسم کے غیر مقلد "محقق" ہیں۔ خلاصہ یہ کہ یہ سب (جھوٹ خیانت اور جہالت جنہیں انہوں نے ازراہ ہباتاں ہم

سے منسوب کیا ہے) ان کے ذاتی اور ان کے اپنے "اوصاف حمیدہ" ہیں اور یہ ان کی طرح ہمارا مخفف دعویٰ ہی نہیں بلکہ ہمارے پاس اس کے ٹھوس قسم کے کئی مضبوط شواہد موجود ہیں۔ باقی جن باتوں کو انہوں نے کھینچا تانی سے جھوٹ خیانت اور جمالت یا تجاهل کا نام دے کر انہیں اپنے اس جھوٹے دعویٰ کی ولیل بنانے کی مذموم کوشش کی ہے وہ ان کی اپنی تراش خراش، کم علمی، کچھ فہمی اور تبلیس کا نتیجہ ہے (جیسا کہ اپنے مقالات پر بالتفصیل آرہا ہے) پس کھوپڑی کسی کی اپنی خراب ہو تو اس میں ہمارا کیا قصور ہے؟ (یعنی ہمارے مذکورہ دعویٰ کے بعض دلائل حاضر ہیں)

**مؤلف کے جھوٹے ہونے کا ثبوت:-**

**جھوٹ نمبر اتنامبر ۳:-**

ان کے تین جھوٹ تو وہی ہوئے جو انہوں نے کذب بیانی کرتے ہوئے ہم پر (جھوٹ، خیانت اور جمالت کے) بیک وقت تین جھوٹے الزامات کے رکھنے کے ضمن میں بولے ہیں۔

**جھوٹ نمبر ۲:-**

نیز اپنے اسی رسالہ میں (صفحہ ۲۶ پر) ہمارے اس قابل سوال کے جواب سے عاجز آکر (کہ اگر تجد اور تراویح ایک ہے تو غیر مقلدین صرف آٹھ رکعات ہی کو منسون کہہ کر اسے ہی کیوں پڑھتے ہیں چار، چھ اور دس رکعات تجد بھی تو رسول اللہ ﷺ سے ثابت ہے پس وہ انہیں سنت کہہ کر رمضان المبارک میں کبھی کبھی انہیں کیوں ادا نہیں کرتے؟) نہیت شوخ چشمی سے یہ جھوٹ بول دیا کہ وہ کبھی کبھی آٹھ سے کم (یعنی ۷، ۵، ۳ اور ایک رکعت) اور کبھی کبھی آٹھ سے زائد (یعنی ۹، ۱۱، ۱۳ رکعات) تراویح بھی پڑھتے ہیں جس کے جھوٹ ہونے میں کسی جھوٹے کو بھی ذرہ بھر کسی قسم کا کوئی شبہ نہیں ہو سکتا۔ ورنہ کیا وہ قرآن پر ہاتھ رکھ کر اور قسم اٹھا کر پتا سکتے ہیں کہ انہوں نے کب، کہاں اور کس مسجد

میں آٹھ سے کم یا زائد تراویح پڑھائی یا پڑھوائی تھی اور کیا وہ یہ لکھ کر دے سکتے ہیں کہ اگر یہ ان کا جھوٹ ہو تو ان کی موجودہ یا متوقع یہوی پر ان کے نظریہ کے مطابق پڑھانے والی تین طلاقیں پڑیں؟؟؟؟

**جھوٹ نمبر ۵:-**

نیز ایک جھوٹ انہوں نے یہ بھی بولا کہ مولوی انور شاہ کشمیری صاحب کا ایک حوالہ نقل کر کے ہمارے عوام پر رعب جھاڑنے اور اپنے فضول حوالہ جات کا نمبر بڑھانے کی غرض سے کشمیری صاحب مذکور کو ہمارا پیشوا اور ہمارے ملک کا انتہائی کثیر العلم اور ذمہ دار عالم بنا کر پیش کیا ہے (ملاحظہ ہو صفحہ ۳۶) جب کہ انہیں اچھی طرح نہ صرف معلوم ہے بلکہ انہیں اس کا اقرار بھی ہے کہ موصوف قطعاً ہمارے پیشوا نہیں کیونکہ انہوں نے اپنے اس رسالہ کی ابتداء ہی ہمیں "بریلوی" لکھ کر کی ہے جیسا کہ اس کے عنوان سے ظاہر ہے جب کہ کشمیری صاحب موصوف، بریلوی نہیں، دیوبندی ہیں۔ حق ہے

۴ ڈوبتے کو تکنے کا سارا

**جھوٹ نمبر ۶:-**

مؤلف موصوف اس حوالہ سے بڑے باہمتوں اور اپنے فن میں کامیاب ترین شخص ثابت ہوئے ہیں جس پر وہ شلباش کے مستحق بھی ہیں کہ انہوں نے اپنے اس "رسالہ مبارکہ" کو اول سے آخر تک ایک ہی نجح پر رکھ کر اسے اس کے مقررہ معیار و مقام سے گرنے نہیں دیا۔ چنانچہ جس طرح انہوں نے اس کا آغاز جھوٹ سے کیا تھا، اسے انجام بھی جھوٹ ہی کا دیا ہے۔ چنانچہ انہوں نے اس کے آخری صفحہ پر آخری جملوں میں ہمارے رسالہ پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ: "تم نے حبیب الرحمن اعظمی دیوبندی کے رسالہ بنام "رکعات تراویح" سے نقش کر کے چند گھنٹوں میں تیار کیا" اہ

اگرچہ کسی علمی تحقیق کتاب سے استفادہ کوئی جرم اور کچھ معیوب نہیں کہ (الحکمة ضالة المؤمن الخ) تاہم حقیقت یہ ہے کہ اعظمی صاحب موصوف کی یہ کتاب ہمارے پاس ہماری (ذاتی اور دارالعلوم کی کسی بھی) لائبریری میں سرے سے ہے ہی نہیں پس ہم نے اس سے نقل کہاں سے لے لی جب کہ ہم نے ان کی وہ گھروالی ذاتی کتاب "رکعات تراویح" بھی کبھی نہیں دیکھی۔ پس یہ ان کا چھٹا جھوٹ ہوا۔ دراصل یہ جھوٹ انہوں نے حفظ ماقدم کے طور پر اپنے ایک اور کرتوت پر پردہ ڈالنے کی غرض سے بولا ہے کیونکہ ان کے اس رسالہ کو دیکھنے سے پہلے چلتا ہے کہ انہوں نے گلیوں اور اوہرا اوہرا کی غیر متعلق بالتوں کے علاوہ مسئلہ ہذا کے حوالہ سے جو بعض المثل سیدھی بیکھیں لکھی ہیں وہ انہوں نے اپنے ایک غیر مقلد پیش رو مولوی عبدالرحمن مبارک پوری کی کتاب تحفۃ الاحوزی جلد ۲ کے متعلقہ ابواب سے نقل کر کے اپنے اس رسالہ میں بھرتی کی ہیں جس کا انہیں خود کو بھی اقرار ہے۔ ملاحظہ ہو: (صفحہ ۳۷، صفحہ ۳۸، صفحہ ۴۰) اس رسالہ مذکورہ۔ خلاصہ یہ کہ مؤلف نے یہ جھوٹ محض اپنے ایک کرتوت کو چھپانے کی غرض سے بولا ہے البتہ "چند گفتلوں میں تیار کیا" کے لفظ لکھ کر اس حقیقت کو ڈنکے کی چوت تسلیم کر لیا ہے کہ ہم نے ان کا قرض واقعی پہلی فرصت میں اور بر وقت چکایا تھا۔

والفضل ما شهدت به الأعداء

(یعنی اب ان کے وصف خیانت سے پردہ اٹھتا ہے)۔

## مؤلف کے خائن ہونے کا ثبوت

خیانت نمبرا:

مؤلف کی ایک مجرمانہ خیانت تو وہی ہے جس کا ارتکاب انہوں نے اپنے سابقہ رسالہ (مسئلہ تراویح) میں کیا تھا جسے انہوں نے اپنے اس رسالہ میں بھی

تسلیم کیا ہے چنانچہ تجدُّد کے بارے میں حدیث ام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے نقل کرنے میں عمد़اً "قصداً" اور جان بوجھ کر لوگوں کو دھوکہ دینے کی غرض سے انہوں نے یہ خیانت کی تھی کہ اس کے وہ الفاظ جو اس کے دربارہ تجدُّد ہونے پر واضح قریبہ ہیں (یعنی اتنام قبل ان تواتر الخ انہیں وہ) شیر مادر سمجھ کر ہضم کر گئے تھے جن پر ہم نے انہیں اپنے رسالہ میں بجا طور پر چھنجوڑتے ہوئے چھپا۔ اس مجرمانہ خیانت پر ان سے سخت جواب طلبی کی تھی اس کا ذکر کرتے ہوئے وہ لکھتے ہیں: "باقی رہا یہ سوال کہ میں نے ان آخری الفاظ کو ذکر کیوں نہیں کیا؟" اہ (ملاحظہ ہو صفحہ ۱۰) "ذکر کیوں نہیں کیا" کے لفظوں سے مؤلف نے اس حقیقت کا اعتراف کر لیا ہے کہ انہوں نے بھولے سے نہیں بلکہ عمدَاً ان لفظوں کو چھپا کر واقعی خیانت کا ارتکاب کیا تھا اور ہم ان پر مجرمانہ خیانت کا یہ الزام رکھنے میں حق بجانب تھے جس کے بعد مزید کسی ثبوت کے پیش کرنے یا ڈنڈا لے کر انگر و دستی کچھ منوانے کی کوئی حاجت نہیں۔

ع مدعی لاکھ پر بھاری ہے گواہی تیری

باقی "کیوں" کی توجیہ میں انہوں نے جو عذر پیش کیا ہے وہ بھی "عذر گناہ بد ترا از گناہ" کا صحیح مصدقہ ہے (جیسا کہ آئندہ سطور میں اس کی تفصیل آرہی ہے) مگر اس کے باوجود مؤلف کے لفظوں میں اس کی عیاری اور مفارکی دیکھیں کہ اس نے کتنی چاپک دستی سے اپنا یہ جرم ہم پر ڈالتے ہوئے کس درجہ ڈھنڈائی سے یہ لکھ دیا ہے کہ "یہ ہوائی مولوی لوگوں کو صرف وہی بات بتاتے ہیں جو ان کے مطلب کی ہو۔ کذب بیانی سے کام لیتے ہوئے یہود و نصاریٰ کی طرح دین میں خیانت کرتے ہوئے جو ان کے خلاف ہو اس کو چھپا لیتے ہیں" اہ بلطفہ ملاحظہ ہو صفحہ ۲ ایسی ہی یا وہ گوئی صفحہ ۳ پر بھی کی ہے۔ میری جگہ کوئی اور ہوتا تو کہہ دیتا کر

ع شرم تم کو مگر نہیں آتی

### خیانت نمبر ۲:

فائز مولف صفحہ ۵ پر دو راویوں (محمد بن یوسف اور ابن حیفہ) کا، جرح و تدیل کے حوالہ سے تقالیل کرتے ہوئے تہذیب التہذیب اور میزان الاعتدال کا حوالہ دے کر اول الذکر کے بارے میں لکھا کہ وہ "ثقة ثابت" ہے اسکے ساتھ انہی کتابوں کے حوالہ سے ثانی الذکر کے متعلق لکھا ہے کہ وہ صرف "ثقة" ہے اس لیے اول کو ثانی پر ترجیح ہے جب کہ انہی کتب میں ثانی الذکر کو بھی "ثقة" کے ساتھ "ثابت" بھی لکھا ہے۔ یہ باقاعدہ کی صفائی انہوں نے اس لیے دکھائی کہ ان کے زعم میں اول الذکر کی وہ روایت خوش فہمی سے ان کے مزاعوم کے موافق اور ثانی الذکر کی بحث فیہ روایت فی الواقع میں تراویح کی متوید ہے (جس کی تفصیل متعلقہ مقام پر آرہی ہے) جوان کی تاریخی یہودیانہ خیانت ہے۔

### خیانت نمبر ۳:

نیز مولف نے اپنے اس رسالہ میں کئی مقالات پر "حدیث مرسل" کو مطلاقاً غیر مقبول اور مردود لکھا ہے (لاحظہ ہو صفحہ ۱۲، ۱۷) حالانکہ بعض ائمۃ، راوی تابعی کے معتمد ہونے کی صورت میں علی الاطلاق اور بعض، کچھ شرائط کے ساتھ اس کی جیعت کے قائل ہیں۔ کما سنبھینہ انشاء اللہ یہ کھیل بھی مولف نے اس لیے کھیلا کہ وہ بحث فیہ روایت ان کے پہلے سے طے کردہ نظریہ کے برخلاف جاری تھی۔ جوان کی ایک اور جوانہ خیانت ہے۔

### خیانت نمبر ۴:

علاوہ ازیں سابقہ اور حالیہ دونوں رسائل میں متعدد مقالات پر مولف نے نمازِ تہجد، نمازِ تراویح اور نمازوں تر کو ایک ہی نماز کے کئی نام قرار دیا ہے جس کی

بنیاد، ولائل میں قطع و برد پر ہے جو ظاہر ہے بہت بڑی خیانت ہے۔

### مولف کے وصفِ جہالت کا ثبوت :-

مولف کا یہ وصف اس کے مذکورہ دو اوصاف پر نمایاں طور پر غالب ہے بلکہ غور سے دیکھا جائے تو روز روشن کی طرح واضح ہو جائے گا کہ اس کے دوسرے وہ اوصاف بھی در حقیقت اس کے اسی وصف (جمالت) کے مزہوں مبتدا ہیں کیونکہ جھوٹ اور خیانت، جہالت ہی کا نتیجہ اور کرشمہ ہوتے ہیں جس کی ان کے اس رسالہ میں بکثرت مثالیں پائی جاتی ہیں۔ سب کے احصاء کا تو یہ مختصر رقمہ متحمل نہیں۔ ملا یدرک کلمہ لا یترک کلمہ کے پیش نظر "مشتے نمونہ از خروارے" کے طور پر اس کی چند مثالیں مغض عنوان کو تثہیہ مکمل رہنے سے بچانے کے لیے پیش کی جاتی ہیں۔ فلیلا خط:-

جہالت نمبرا—۲

مولف نے اپنے اس رسالہ کے نائیل نیز اس کے صفحہ نمبرا پر لفظ "آپریشن" کو اپریشن لکھا ہے جس سے اس کی علمی بے مائیگی اور جہالت کا پہنچتا ہے (فیاللہ عجب ولضیعہ الادب) بلکہ اس کی جہالت کا یہ عالم ہے کہ اسے ایک عام سالفاظ بھی صحیح طور پر لکھنا نہیں آیا چنانچہ اس نے "رحمی یار خاں" کو "رحمی بار خاں" لکھا ہے۔ ملاحظہ ہو نائیل۔

جہالت نمبر ۳:-

رسالہ کے نائیل والے صفحہ پر عنوان رسالہ کے نیچے لکھا ہے "مؤلفہ من عبدہ الاشیم بشیر احمد سیم" اسے بلفظ اپنے منہ میاں مٹھو بنتے ہوئے بزبان خود اپنی علمیت کا ڈھنڈوڑا پیشئے اور حد سے زیادہ اس کا پوپیگیڈہ کرنے والے اس "پیکر علم" سے کوئی پوچھئے کہ عربی گرامر کی رو سے یہاں لفظ "مؤلف" کے بعد "من" کا اضافہ کرنے کی کیا منکر بنتی ہے اور وہ یہاں کس معنی کی اللہ علیکم کے لیے لایا گیا

ہے؟ نیز "عبدہ" کے لفظوں میں "ہ" ضمیر کا مرتعن کیا ہے جب کہ اس کے اوپر لکھے گئے حسب اصول خود خطبہ بدعتیہ اور عنوان کے درمیان فل شاپ ہے جس کے بعد یہ علیحدہ اور مستقل کلام ہے تو کیا یہ خلافِ فصاحت، اضمار قبل الذکر نہیں؟ نیز اس مقام پر "عبدہ اللاثیم" کے الفاظ کو عربی طریقہ پر معرفہ لانے کے بعد لفظ "سم" کو نکرہ رکھنے میں کس نحوی قاعدہ کی خدمات لی گئی ہیں اور اس کے نکرہ لانے میں کیا حکمت ہے جب کہ یہ "عبدہ" معرفہ کی صفت ثانیہ ہے؟ تجربہ ہے جس کی علمی قابلیت کا یہ عالم ہے کہ نحو کے ان ابتدائی قواعد سے بھی قطعاً ہے بہرہ اور بالکل ناپدید ہے جو عربی کے درجہ ابتدائیہ کے لائق طالب علم کو بھی خوب ازیز ہوتے ہیں اور جو نحو میر، شرح مائہ اور بدایۃ نحو کے مسائل کے ضبط میں بھی نیل ہے وہ جہالت کا الزام بھی ہم پر رکھتا ہے۔

مع ناطق سر بربریاں ہے اسے کیا کہیں؟

س اتی نہ بڑھا پاکنی دامن کی حکایت  
دامن کو ذرا دیکھ ذرا بندِ قبا دیکھ

### جہالت نمبر ۲:

بائل موئن نے نائیل پر سترھوں پارہ کی ایک آیت لکھی ہے جس کا حوالہ اس طرح سے قابلہ کیا ہے "آیت نمبر ۱۸ پارہ نمبر ۱" جو مؤلف کی کم علمی اور جہالت کا منہ بولتا ہے کیونکہ کسی پارے کے حوالہ سے آیت نمبر نہیں بلکہ رکوع نمبر لکھا جاتا ہے بلکہ سترھوں پارے میں صرف ایک سورت بھی نہیں کہ اس کا پیش کردہ آیت نمبر اسی کا نمبر شمار کیا جائے بلکہ اس میں دو سورتیں ہیں جن میں سے ایک سورہ انبیاء اور دوسری سورہ حج ہے۔ جس کے لیئے سورت کے نام کی تصریح از حد ضروری تھی۔ اس کے بغیر اس کا تحریر کردہ نمبر دونوں سورتوں سے متعلق ہو رہا ہے۔ مگر اس قدر علمی خون کے باوجود جہالت کا الزام بھی ہم ہی رہے ہے جو

### خت شرم ناک ہے۔

س ذرا آئینہ لے کر اپنی شکل تو دیکھیں  
بڑے آئے ہیں ہمارا چاک گربان دیکھنے والے

### جہالت نمبر ۵:

پھر نقل کردہ اس آیت کا جو شستہ اردو ترجمہ انہوں نے کیا ہے، "اللہ اللہ"  
وہ بھی صرف انہی کا حصہ ہے جو دیکھنے سے تعلق رکھتا ہے جس سے واقفیت  
حاصل کرنا ان کے "بلند ترین" علمی مقام، دیکھنے کے لیے نہایت درجہ ضروری  
ہے۔ آیت کے لفظ ہیں: بل نقدف بالحق علی الباطل فيدمغه فادا  
هو زاهق الاية جس کا ترجمہ غیر مقلد مؤلف نے اس طرح لکھا ہے: "بلکہ ہم  
حق کو باطل پر چھینتے ہیں تو وہ حق اس باس کا مغز نکال دیتا ہے پھر اچانک وہ  
بھاگ جاتا ہے اخ" جو نہایت درجہ غلط ہونے کے ساتھ ساتھ انہائی مسخر کہ خیز  
بھی ہے، زاحق کا صحیح معنی بھاگ جانے والا نہیں بلکہ "تابود" اور "مليا میٹ  
ہونے والا" ہے جس کی تائید مؤلف ہی کے ایک پیشو و مولوی شاعر اللہ امر ترسی  
کے ترجمہ سے بھی ہوتی ہے چنانچہ موصوف نے اس آیت کا ترجمہ اس طرح کیا  
ہے: بلکہ ہم تو حج کو (پھر کی طرح) جھوٹ پر ڈالتے ہیں پھر وہ اس کو کچل ڈالتا  
ہے پس وہ (جھوٹ) اسی دم ملیا میٹ ہو جاتا ہے۔" (ملاحظہ: وہ ترجمہ شانی پ  
کے، سورہ انبیاء، آیت نمبر ۱۸)

جس سے معلوم ہوتا ہے کہ مؤلف اس قدر ساقط اور علم سے اتنا فارغ  
ہے کہ اور تو اور اسے اپنے گھر کی اپنی کتابوں کی بھی خبر نہیں۔ پھر ان کی سمجھ ان  
کا اتنا ساتھ چھوڑ گئی کہ وہ اتنا بھی نہیں سوچ سکے کہ کسی جاندار کا بھی جگانکل جانے  
سے اس پر فوراً "موت واقع ہو جاتی ہے" بس کے بعد اس کا بھاگ نکلا قطعاً  
متصور نہیں ہو سکتا بلکہ مؤلف کا باطل ایسا زور آور ہے کہ وہ خدا تعالیٰ کے قابو  
سے بھی باہر نکل گیا یا پھر کم از کم یہ کہ پوری قدرت صرف کرنے کے باوجود خدا

تعالیٰ سے اس کا بھیجا ہی نہ نکل سکا (والعیاذ باللہ تعالیٰ) پھر بھی وہ ہمیں پر برستے ہوئے بار بار لکھ رہے ہیں کہ "مقلد کو کیسے سمجھ آئے کیونکہ اس کی عقل تو تقلید کی وجہ سے مسلوب و معذوم ہوتی ہے" (لاحظہ ہو صفحہ نمبر ۹۔) نیز صفحہ نمبر ۱۳ پر گوہرانشانی فرماتے ہوئے لکھتے ہیں: تقلید کی نحوس سے مقلد عقل و شعور جیسی نعمت عظمی سے محروم ہو جاتا ہے "ان اسی کی مانند صفحہ نمبر ۱۲۔

۲۷ پر بھی لکھا ہے مجبوراً "کہنا پڑ رہا ہے

س خود کا نام جنوں رکھ دیا جنس کا خرد  
جو چاہے آپ کا حسن کرشمہ ساز کرے

امام اہل سنت اعلیٰ حضرت اور ضیغم اسلام غزالی زمان طیہما الرحمن  
والرضوان کے تراجم قرآن "کنز این" اور "البیان" کے دیکھنے سے تعصب  
کی پٹی مانع ہے تو کم از کم اپنے ہی پیشوں کے ترجمہ کی تقلید کر لیتے تو یہ مصلحہ نیز  
لفظ لکھ کر رسوائے ہوتے۔ غیر مقلدیت کا دورہ ختم ہو گیا ہو تو سیم صاحب اب  
 بتائیں کہ انہوں نے جو مذکورہ اوصاف لکھے ہیں وہ درحقیقت ان جیسے کسی غیر مقلد  
کے اوصاف ہیں یا مقلد کے؟ کیا جس کی عقل ٹھہرانے ہو وہ آپ جیسا مصلحہ نیز  
ترجمہ کر سکتا ہے ؟؟؟

## جہالت نمبر ۶:

مُؤَلِّف پر اس کے وصفِ جہالت کے غلبہ کا ایک ثبوت یہ ہے کہ وہ خود کو سیم (بروزن لئیم) لکھتا ہے اور اس کو اتنا بھی خبر نہیں کہ یہ لفظ سیم ہے یا سیم جب کہ سیم۔ معنی محسوم ہو تو اس کے نہایت ہی گندے معنی نکتے ہیں جو خود ان سے پوچھ لیتے جائیں تو بہتر اور حالات کے تقاضے کے مطابق ہو گا۔ مُؤَلِّف کے گہر جانے اور غصے ہونے کا اندیشہ نہ ہوتا تو ہم بتا دیتے کہ یہ لفظ اس پچ کے لیئے بولا جاتا ہے جس کی نشوونما گندی خوراک پر ہوئی ہو جس میں بہت سی

چیزیں آ جاتی ہیں۔ حوالہ کے لیے ملاحظہ ہو "لسان العرب" وغیرہ۔  
خلاصہ یہ کہ مُؤَلِّف نے جھوٹ، خیانت اور جہالت جن سے ہمیں ازراہ  
بہتان مُہم کرنے کی مذموم کوشش کی ہے وہ دراصل ان کی اپنی ہی ذاتی "صفات  
کمالیۃ" ہیں جس سے ان کا مقصد اپنی کذب بیانیوں، خیانتوں اور جہالتوں کو چھپانا  
ہے مگر

سے حقیقت چھپ نہیں سکتی بناوٹ کے اصولوں سے  
کہ خوبیوں آ نہیں سکتی بھی کاغذ کے پھولوں سے  
جسے ہم نے یہاں بقدرِ کفايت بعض ٹھوس دلائل کے ذریعہ اچاگر کر دیا  
ہے۔ ان کے اس قسم کے دیگر کارناموں کی مکمل تفصیل کے لیے آئندہ اور اراق کا  
مطالعہ کیا جائے کیونکہ  
سے یہ قصہ لطیف ابھی ناتمام ہے  
جو کچھ بیان ہوا، آغاز باب تھا  
رسالہ کا علمی مقام اور اس کے مواد کی نوعیت اور خصوصیت :-

پھر ایڑی چوٹی کا پورا زور صرف کر کے مُؤَلِّف نے بزمِ خویش ہمارے  
رسالہ کا جو جواب پیش کیا ہے وہ بھی "کھودا پہاڑ نکلا چوپا اور وہ بھی مرا ہوا" کا  
صحیح مصدق ہے جسے دیکھ کر بے ساختہ کہنا پڑتا ہے کہ  
سے بہت شور سنتے تھے پھلو میں دل کا  
جو چیرا تو اک قطرہ خون نہ نکلا  
سابقہ رسالہ کی تثنیخیص :-

مُؤَلِّف نے اپنے اس رسالہ کا کچھ مواد تو اس طرح سے بنالیا کہ اپنے  
سابقہ رسالہ کی بعض عبارات کی ترتیب کو بدل کر اسے نئی شکل دے دی جیسے نماز

تہجید و تراویح کے ایک ہونے کی بحث وغیرہ۔

### غیر متعلق بحثیں:-

اور اس کا کچھ جنم اس طرح سے بڑھایا کہ اس میں بکثرت، غیر متعلق بحثیں بھرتی کر دیں جیسے اعظم الفقہاء امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ پر بعض حاسدین و معاندین اور متعصبین کے اعتراضات کی بحث اور مسئلہ "تقلید وغیرہما جو قطعاً" موضوع سے غیر متعلق اور خارج از بحث ہیں۔

### فضول تکرار:-

پھر اس کا جنم، مزید بڑھانے کی غرض سے بہت سی باتوں کو کئی بار مکرر لے آئے مثلاً "تقلید کی بحث کو وہ بلا ضرورت تقریباً پانچ مقامات پر لے آئے (ملاحظہ ۶۰، صفحہ ۹، صفحہ ۲۷، صفحہ ۲۸، صفحہ ۲۷ اور صفحہ ۳۰)

اسی طرح لاف زنی کرتے ہوئے عوام پر رعب جھائیں کی غرض سے مداریوں والی چیلنج بازی کو بھی کم و بیش پانچ مختلف صفحات پر درج کیا۔ (ملاحظہ صفحہ ۹، صفحہ ۲۷، صفحہ ۲۸، صفحہ ۳۶ اور صفحہ ۵۰)

### اسلاف پر طعن:-

کچھ جنم اس طرح سے بڑھایا کہ نہایت درجہ سوچیانہ اور غلیظ زبان استعمال کرتے ہوئے ہمارے اسلاف کو منہ بھر گالیاں لکھ دیں۔ مثلاً "صفحہ ۱۰ پر حضرت دامتا صاحب رحمۃ اللہ علیہ پر طعن کیا جس کی وجہ اس کے سوا اور کوئی نہیں کہ آپ امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے نہ صرف مذاہ بلکہ آپ کے مقلد اور خاص خلق تھے۔ نیز صفحہ ۳۲ تا ۳۵ جلیل القدر تابعی امام الفقہاء سیدنا امام ابو حنیفہ نعمان علیہ الرحمۃ والرضوان کی شان میں زبان درازی کرتے ہوئے بعض غلط سلط اور اٹھ سیدھے ہوالوں کی آڑ میں "اسلام کے لیے زیادہ نقصان دہ" "حیله

ساز" "جھوٹ بولنے والا" حتیٰ کہ "گمراہ" کے اس غیر مقلد نے غلیظ لفظ لکھنے سے بھی گریز نہیں کیا۔ بلکہ ایک مقام پر محدث امت خلیفہ راشد جانشین فور مجسم حضرت فاروق اعظم صلی اللہ علیہ وسلم پر بھی تبرا کرنے سے بھی گریز نہیں کیا اور نہایت صریح الفاظ میں آپ کے ایک فیصلہ کو معاذ اللہ خلاف سنت لکھ دیا جس کی وجہ صرف یہ ہوئی کہ آپ کا وہ فیصلہ ملاں موصوف کے دھرم کے بر عکس ہے جس سے اس نے اپنی چھپی راقیت کا ثبوت ہمیا کیا ہے مگر حضرت فاروق اعظم سے اس قدر عداوت کے باوجود وخت تجربہ کی بات ہے کہ غیر مقلد موصوف ایک ایسے مدرسہ میں ملازمت کر کے اس سے تنخواہ لے کر گزر اوقات کر رہے ہیں جو حضرت فاروق اعظم کے نام سے موسم ہے۔ (اسی نسبت سے وہ اسے "جامعہ الفاروق" کہتے لکھتے بھی ہیں۔

بع ہیں مکر عجب کھانے غرانے والے

### رقم الحروف کو گالیاں:-

پھر بھی مقررہ پروگرام کے مطابق اس کا جنم نہ بن سکا تو اس کی کمی اس طرح سے پوری کی کہ انہائی عامیانہ اور بازاری قسم کی گندی زبان استعمال کرتے ہوئے رقم الحروف پر گالیوں کی بوجھاڑ کر دی ایک سرسری تختینہ کے مطابق جن کی تعداد پورے ایک سو ہے جن میں سے الہ، چکاڑ، یہودیوں اور عیسائیوں کی طرح خائن۔ اندھا، عیار، مکار، پاگل، لعین، جاہل، احمد، اور نمک حرام کے یہ غیر مقلد موصوف" جو گندے لفظ فقیر کے حق میں استعمال کر گئے ہیں، خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ حوالہ کے لیے ملاحظہ ہو۔ (قائیتل نیز صفحہ نمبر ۱۰، ۱۱، ۱۲، ۱۳، ۱۴، ۱۵، ۲۶، ۲۷، ۲۸، ۲۹، ۳۰، ۳۱، ۳۲، ۳۳، ۳۴، ۳۵، ۳۶، ۳۷، ۳۸، ۳۹، ۴۰)۔

اگر ان گالیوں، نازیبا کلمات اور غیر متعلق ابحاث اور مکررات کو حذف کر

دیا جائے تو ان کا اصل رسالہ آٹھ صفحے بھی بمشکل بنے گا۔ ۵۰ صفحات کے اس رسالہ پر ان گالیوں کو تقسیم کیا جائے تو ہر ہر صفحہ کے حصہ میں دو، دو گالیاں آئیں گی۔ اگر ”مولانا“ کے تصور سے ہٹ کر ان کے اس رسالہ کو دیکھا جائے تو اس کا ہر قاری یہ فیصلہ کرنے پر مجبور ہو گا کہ یہ کسی خالص بازاری یا کسی سخت ذہنی مربیض کا کلام ہے۔

### درپرده حديث شریف پر چوٹ:-

مؤلف نے بلا وجہ یہ جارحانہ انداز تحریر اختیار کر کے اپنی جماعت کا کوئی وقار بلند نہیں کیا بلکہ اس گھٹیا پن کی وجہ سے وہ اس کے لیئے وہابیان اور ایک بد نمائہ قرار پائے ہیں۔ بلکہ ہر قدم پر اپنے عمل بالحدیث کے بلند بانگ دعوے کے بعد انہوں نے لوگوں کی نظرؤں میں حدیث شریف کا مقام گھٹایا، وقار کو محروم کیا اور درپرده اس پر چوٹ کی ہے کہونکہ لوگ ان کے علیحدہ مشکل کے زریبہ پر پیغام ہیں

اگر ان کی اس سب و شتم کو بھی تعلیمات حدیث سے گردانیں گے جس سے ”خصوصاً“ غیر مسلم اقوام غلط فائدہ اخھاتے ہوئے اسے لوگوں کو اسلام سے تقریر کرنے کے لیئے بطور ڈھال استعمال کریں گے جو یقیناً ”کسی خفیہ باتھ کے اشارے کی اتیاع کا نتیجہ معلوم ہوتا ہے ورنہ رسول پاک ﷺ کی مقدس و مطریز زبان اس عیب سے ایسی قطعاً“ یہی ہے کہ خود رب الطین بھی اس کی قسم یاد فرماتا ہے (حیث قال و قیلہ یہ رب الایہ)

اسی پاک زبان کا ارشاد اس حوالہ سے یہ ہے ”سباب المسلم فسوق“ کسی مسلمان کو گالی دینا فرق ہے۔ نیز ارشاد ہے ”واذا خاصم فجر“ متفاق کی ایک علامت یہ ہے کہ بحث کے وقت گالیاں کئے گا۔

بہرحال اس طریق کلام سے مؤلف نے ہمارا تو کچھ نہیں بگاڑا البتہ اس سے اپنی مخصوص ذہنیت اور اصلیت خوب واضح کر دی ہے جس پر ہم ان سے کوئی

شکوہ کرنے کی بجائے ان کا شکریہ ادا کرتے ہیں۔ ولنعم ما قیل ”کل اناء  
بترشح بما فيه“ (برتن سے وہی کچھ برآمد ہو گا جو اس میں ہو گا) والیضا“

ع ہر کے بر خلقت خود می تند

نیز

س آپ ہی اپنی ادویں پر ذرا غور کریں  
ہم اگر عرض کریں گے تو شکایت ہو گی  
حوالہ باختیگی و تضاد بیانی:-

مؤلف کے رسالہ ہذا کی ایک نمایاں خصوصیت یہ بھی ہے کہ اس میں کثرت سے تضاد بیانی پائی جاتی ہے۔ ایک ہی امر کو، کہیں کفر و شرک یا بدعت نہ مومہ اور حرام لکھا ہے تو دوسرے مقام پر اسی کو اسلام، توحید اور سنت اور مطابق شریعت بھی مانا گیا ہے۔ بعض مقلات پر مؤلف ہمیں کوئے کوئے خود کو کوئا شروع کر دیتا ہے جس کا اسے احساس تک نہیں ہوتا جو اس کی مذہبی خود کشی کی بدترین مثال اور حوالہ باختیگی خاصی ذہنی پریشانی پر بھی دال ہے اور اس سے یہ بھی پتہ چلتا ہے کہ ”تحقیقی جائزہ“ کی تاہر ضربات اور کاری شیں انہیں واقعی گلی ہیں جنہوں نے انہیں ”ادھ موَا“ کر کے ان کے ذہنی توازن کو شدید نقصان پہنچایا ہے۔ سبحان اللہ اس قسم کے ایک دو مناظر اور بھی اس فرقہ کو الاث ہو جائیں تو ہمیں آئندہ ان کا کچھ جواب لکھنے کی قطعاً“ کوئی ضرورت پیش نہیں آیا کرے گی بلکہ وہ خود ہی اپنا قصہ تمام کرنے اور اپنا یہاً غرق کرنے کے لیے کافی رہیں گے مؤلف کی اس خصوصیت کی بطور نمونہ چند مثالیں حسب ذیل ہیں:

مثال تضاد نمبر ۱:-

رسالہ کے ابتدائی صفحات میں مؤلف نے مقلدین احتف کو ”برادران اسلام“ اور ”میرے بھائیو“ کہہ کر انہیں اپنا مخاطب بنایا۔ (ملاحظہ ہو ص ۱)۔ جس

سے ان کا مقلدینِ احناف کو مسلمان اور مومن تسلیم کرنا ظاہر ہو رہا ہے۔ لیکن بعد کے کئی صفات میں انہوں نے انہی مقلدینِ احناف کو محض تقلید کے جرم میں "ملوک الحقل" "معدوم العقل" "منوس" "عقل و شعور سے محروم" "عقل سے عاری" "پاگل" اور "مشرك فی الرسالۃ" اور "کافر" بھی لکھ دیا ہے۔ (لاحظہ ہو گالی نامہ صفحہ ۹، ۱۳، ۲۷، ۲۰ ملخنا)

پس اس سے وہ اپنے منہ آپ اور بقلم خود یہ سب کچھ ہو گئے کیونکہ اگر مقلدینِ احناف واقعی کافروں مشرک وغیرہ تھے تو وہ انہیں مومن و مسلم مان کر اور اپنا اسلامی بھائی کہہ کر نیز اگر وہ فی الواقع ایسے نہیں تھے تو انہیں کافروں مشرک وغیرہ کہہ کر اقبیل ڈگری سے خود کافروں مشرک وغیرہ ہو گئے کیونکہ کسی کافر کو مومن و مسلم کہنا اسی طرح کسی مومن و مسلم کو کافر کہنا دونوں کفر ہیں کہ اول تخلیل حرام یعنی کفر کو اسلام کہنا اور ہانی تحریم حلال یعنی اسلام کو کفر کہنا ہے جو کفر ہے نیز صحیح حدیث میں ہے "فقد باع احدا" جس نے کسی کو کافر کہا تو یہ حکم ان دو میں سے کسی ایک پر ضرور لاگو ہو گا اس کے باوجود وہ اپنی مادری زبان استعمال کرتے ہوئے بار بار ہمارے متعلق ہی لکھتے جا رہے ہیں کہ ان کا "داماغی توازن قائم نہیں" (لاحظہ ہو صفحہ ۷ وغیرہ) حقائق کو سامنے رکھ کر منصف مزاج قارئین خود فیصلہ فرمائیں کہ ان کے اس جملے کا حقیقی مستحق اور حیدر آباد پاکستان کے مشہور بڑے ہسپتال میں رکھتے جانے کے قائل کون ہے؟ بلکہ ہم اس حوالہ سے مؤلف کے بہت ممنون و متفکر ہیں کہ اس کا فیصلہ بھی انہوں نے نہایت ہی سادگی کے ساتھ خود ہی فرمادیا ہے چنانچہ "اپنے اسی گالی نامہ (کے صفحہ ۲۸) میں رقطراز ہیں: "جھوٹے انسان کا حافظہ نہیں ہوتا وہ اپنے بیان کی خود ہی تردید کر دیتا ہے" اہ بلفظہ۔

سے دل کے پچھوٹے جل اٹھے سینے کے داغ سے اس گھر کو گل گل گنی گھر کے چراغ سے

## ۲۔ ایک اور تضاد:-

گالی نامہ کے مختلف صفات کے حوالہ سے ابھی گمراہ ہے کہ تقلید مؤلف کے نزدیک مطلقاً پاگل پن نحوست بلکہ کفر اور شرک فی الرسالۃ ہے پھر اس میں متعدد مقامات پر یہ کہہ کر کچونکہ فلاں حدیث نے فلاں حدیث کو فلاں باب میں رکھ دیا ہے اس لیئے ہم ان کے دعویٰ کے مطابق یکنے گئے ان کے اس معنی کے پابند ہیں جس کا اس سے ہٹ کر کوئی اور معنی لینا خیانت، بد دینتی، یہود و نصاریٰ کی تحریف والی روشن پر چلنے کے متراوف اور سخت عیاری و مکاری ہے۔ (لاحظہ ہو گالی نامہ صفحہ ۱، ۲، ۳ وغیرہ)

جب کہ غیر مقلدین خود کو جس تقلید کامنکر اور مختلف ظاہر کرتے ہیں وہ یہی تقلید ہے جس کا وہ یہاں اقرار کر رہے ہیں اس سے بھی جو ان کا تضاد ظاہر ہو رہا ہے قطعاً محتاج بیان نہیں کہ وہ مقلد نہیں یا غیر مقلد بہر صورت وہ اپنے منہ آپ وہی کچھ ہیں جس کے وہ ریمارکس دے چکے ہیں۔ اب حسیم صاحب فیصلہ دیں کہ دماغ خراب غیر مقلد کا ہوتا ہے یا مقلد کا؟ مؤلف کا منقولہ بالازرین جملہ ایک بار پھر نوک قلم پر آتنا چاہتا ہے۔ "جھوٹے انسان کا حافظہ نہیں ہوتا وہ اپنے بیان کی خود ہی تردید کر دیتا ہے"

سے الجھا جو پاؤں یار کا زلف دراز میں  
لو اپنے دام میں خود صید آ گیا

## ۳۔ ایک اور تضاد:-

مؤلف اور اس کی پوری پارٹی کا یہ دعویٰ ہے کہ جو چیز رسول اللہ ﷺ سے بھیت کردا یا اور بعینہ صریحاً ثابت نہ ہو وہ وہی بدعت ہے جس کی مذمت اور جس کے ارتکاب پر قرآن و سنت میں سخت وعیدیں پائی جاتی ہیں۔ اس حوالہ سے ان کا ایک مشہور نعروہ بھی ہے: "اہل حدیث کے دو ہی

اصول : ایلیعوا اللہ و اطیعوا الرسول ”۔ پھر اس امر کو بنیاد بناتے ہوئے بزعم خود ۲۰ تراویح کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے غیر ثابت کہہ کر ہمیں بدعتی اور جنتی قرار دینے کے لیے یہ گالی نامہ ترتیب دیا اور اس سے پہلے ایک رسالہ تحریر کیا اور کئی مقامات پر صریحاً ”لکھا کہ بدعت کے ارتکاب کی سزا جہنم ہے۔ (ملاحظہ ہو صفحہ ۳۵-۳۶) مگر اس کے باوجود اسی رسالہ میں کئی مقامات پر اس قسم کے بہت سے امور کو نہ صرف جائز و مباح بلکہ مستحب و مستحسن اور کارث و بھی گردانا ہے جب کہ وہ ان کے نزدیک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے قطعاً ” ثابت نہیں جو کھلی تضاد یا نی اور نہ ہی خود کشی کی بد ترین مثال ہے۔ چنانچہ

### ارتکاب بدعتات :-

انہوں نے اپنے اس گالی نامہ کا آغاز کرتے ہوئے تسمیہ اس طرح لکھی ہے : ”بسم اللہ تعالیٰ“

پھر خطبہ ان لفظوں میں لکھا الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى بل نقذف بالحق على الباطل فيد مغه فإذا هو زاهق ولکم الویل مما تصفون ”۔ — پھر الفاظ خطبہ و آیت پر اعراب (زیر، زیر، پیش (حرکات) و سکنات) اور نقطے لگائے ہیں لفظ ”زاعن“ کے بعد نشان وقف ”ط“ لکھا نیز آیت کے ساتھ ”پارہ نمبر“ اور ”آیت نمبر“ لکھا۔ آیت کے اختتام پر گول و دائہ (○) لگایا۔ نیز آیت کا بزبان اردو ترجمہ کیا ہے۔ (ملاحظہ ہو ٹائیٹل گالی نامہ) نیز صفحہ اپر ان الفاظ میں خطبہ لکھا ہے۔

”بسم اللہ الرحمن الرحيم الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى بعد فاعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم من همزه و نفخه و نفثمه بل نقذف بالحق على الباطل فيد مغه فإذا هو زاهق ولکم الویل مما تصفون (انبیاء ۱۸)“

یہ سب امور ایسے ہیں جن میں سے کوئی ایک بھی ان کے اصول کے مطابق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے قطعاً ” ثابت نہیں۔ پس یہ سب کچھ ان کے اصول کے مطابق بدعت مذمومہ ہوا بلکہ ان کے اس رسالہ کا عنوان خود اس رسالہ کی تالیف و اشاعت ”مولانا کا اپنا نام ”بیشراحمد حسیم“ ان کا مطبع ”بٹ اسلامی کتب خانہ“ نیزان کی تنظیم اور اس کا نام ”جعیت اہل حدیث“ جس کا انہوں نے خود کو ”امیر“ لکھا ہے نیزان کی فرقی کا نام ”اہل حدیث“ یہ سب کچھ بھی ان کے اصول کے مطابق اسی مد میں آتا اور بدعت سیئہ قرار پاتا ہے کیونکہ ان میں سے کچھ بھی ان کے حسب اصول، حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت نہیں۔ اگر ثابت ہے تو مؤلف بتائے کہاں لکھا ہے بخاری میں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ سب کچھ کیا یا اس کے کرنے کا حکم دیا تھا۔ بخاری میں ان کی بولی میں لیا گیا ہے۔ اس شرط کو بھی ہم ازراہ کرم معاف کیتے دیتے ہیں وہ حسب اصول خود ان امور کا سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہونا۔ بخاری چھوڑ مسلم چھوڑ ابو داؤد ترمذی نسائی ابن ماجہ چھوڑ حدیث کی کسی معتبر کتاب کی کسی مستند حدیث سے دکھاویں اور اگر نہ دکھا سکیں اور صحیح قیامت تک وہ دکھا بھی نہیں سکتے تو پھر ان بدعتات سے یا پھر اپنے خود ساختہ اصول سے تحریری توبہ نامہ شائع کریں۔

مع جلا کر راکھ نہ کر دوں تو داغ نام نہیں

(نفرہ غوثیہ = یا غوث اعظم)

### ۳۔ ایک اور تضاد :-

بلکہ اسی رسالہ میں کئی مقامات پر بدعت کے بارے میں اپنے اس خود ساختہ معیار کی صریحاً ” تردید بھی کروی ہے جس کا انہیں احسان تک نہیں ہوا پھر بھی وہ مقدّیں ہی کو عقل و شعور سے عاری اور اور اک و احسان سے محروم قرار دیتے چلے جا رہے ہیں :

ع ناطقہ سرہ گرباں ہے اسے کیا کہیئے؟

خرابی و مانع کی بھی کوئی حد ہوتی ہے

چنانچہ اسی کے صفحہ ۱۲ پر لکھتے ہیں: "نفل سمجھ کر کوئی جتنی رکھتیں پڑھنا چاہے پڑھ سکتا ہے البتہ سنت قرار دے کر اتنی ہی پڑھے گا جتنی ثابت ہے" اخ - بلفظہ

نیز صفحہ ۱۵ پر لکھا ہے: "سنت سمجھ کر اتنی ہی رکھتیں پڑھے جتنی آپ سے ثابت ہیں لیکن عام نفل سمجھ کر جتنی رکھتیں پڑھے پڑھتا رہے۔ تم سے ہمارا جھگڑا بھی سنت کے بارے میں ہے ورنہ عام نفلوں کی زیادتی سے ہم کسی کو نہیں روکتے جتنے نفل بھی کوئی چاہے پڑھتا رہے لیکن ان کو سنت نہ کہئے"۔ اخ - بلفظہ۔

اسی کی مانند اسی کے صفحہ ۲۵ پر بھی ہے۔ مولیٰ جی! اگر یہ درست ہے تو آپ کے اس کلیے کا کیا مفہوم ہے اور آپ کا وہ قaudہ کہاں گیا کہ رسول اللہ ﷺ سے جو چیز بیٹھے اور بھئیت کذا ایسیہ صریحاً ثابت نہ ہو وہ بدعت مذمومہ ہو گی جس کی بنیاد پر آپ ہمارے بہت سے معمولات کو آپ ﷺ سے غیر ثابت کہہ کر انہیں بدعت شرعیہ اور ہمیں بدعتی اور جہنمی کہتے رہتے ہیں جب کہ ہم بھی کئی بار اعلان کر چکے کہ جو امر منسون ہے ہم اسے سنت ہی سمجھتے ہیں اور جس کا سنت اصطلاحیہ ہونا ثابت نہیں اور اس کی ممانعت کی بھی شرعی دلیل نہیں تو وہ ہمارے نزدیک صرف جواز کے درجہ پر ہے جیسے اذان سے قبل صلوٰۃ و سلام (وغیرہ)۔ پس آپ کا یہ کہنا کہ غیر منسون کو کوئی جائز سمجھ کر کرے تو "ہم کسی کو نہیں روکتے جتنے نفل کوئی چاہے پڑھتا رہے"۔ اگر اپنے سابقہ نظریہ سے رجوع اور توبہ نہیں تو جھوٹ ضرور ہے جو یقیناً آپ کی کھلی تضاد بیان ہے۔ حق ہے کہ نجدی وقت ضرورت، "ضرورت ایجاد کی مال ہے" کے فارمولہ کو اپناتے ہوئے نہیں اسی سادگی سے بہت سے امور کو مان لیتے ہیں:

س کہتے ہیں بدعت ہوتے ہیں شامل  
بے ... نہیں تو اور کیا ہے؟

### ۵۔ ایک اور تضاد:-

مَوْلَف نے اپنے اس گالی نامہ کے صفحہ ۳ پر ازراوٰ تکبیر و عجب نیز ذوالخویصرہ کی روشن پر چلتے ہوئے اور صحیح حدیث "اذا صلی احدكم بالناس فليخفف" سے کھلی بغاوت کرتے ہوئے احتاف کی نماز کو صحابہ کرام کی نماز کے سراسر خلاف اور بیٹھکیں نکالنا نیز کوئے اور مرغ کے ٹھونگوں سے مشابہ لکھا ہے اتنے میں ہوش آگیا کہ مفتی عبدالجید سعیدی سے بات ہو رہی ہے کہیں وہ گھنٹوں کے نیچے دے کر کچو مرہی نہ نکال دے تو فوراً لکھا: اگر یہ کہیں کہیں رکھنے کے لئے کھلے گھنٹے دے کر کچو مرہی نہ نکال دے تو فوراً لکھا: اگر یہ کہیں کہیں کہیں رضی اللہ عنہم کی طرح اتنی لمبی تو ایجادیث بھی پڑھتے تو ہم پر طعن کیوں ہے؟ گویا یہ مان لیا کہ ان کی نماز واقعہ، "صحابہ کرام کی نماز جیسی نہیں پس جو الزام وہ ہم پر رکھنے لگے تھے انہوں نے اسے خود ہی اپنے سر پر رکھ لیا۔ اتنا جلدی ہی اپنے مَوْلَف سے ہٹ جانا تھا تو خواہ تجوہ اس یادہ گوئی کی ضرورت ہی کیا تھی۔ پس یہ محض ان کی تضاد بیانی ہی نہیں بلکہ ان کا اقرار جرم بھی ہے۔ پھر بھی وہ ہمیں ہی خائن اور ہوائی ملائی وغیرہ لکھ رہے ہیں۔ انصاف فرمائیں اصل میں یہ کس کی صفاتِ حمیدہ ہیں۔

باقی حد اعتمدار سے ہٹ کر نہیں انتشارِ مذموم کے ساتھ نماز پڑھنا ہمارے نزدیک معیوب اور قطعاً نامحود ہے بعض جملاء اگر ایسا کرتے ہیں تو یہ ان کا ذاتی فعل ہے فقه حنفی اس کی کیا ذمۃ دار ہے یہ الزام اس پر تب عائد ہوتا جب اس نے ان کے اس فعل نامحود کو جائز قرار دیا ہوتا جبکہ ہماری فقہ کی تمام کتب میں اعتمدار کو واجب لکھا ہے۔ مولانا اگر اپنے اس دعویٰ میں سچے ہیں تو وہ ہماری فقہ کی کسی معتبر کتاب کے کسی مفتی بے قول سے اس کے برخلاف ثابت کریں

ورنہ کم از کم آئندہ یہ رُثُر بند کر دیں اور اگر بے لگام جملاء کے افعال کی ذمہ داری اہل مذہب علماء پر عائد ہوتی ہے تو کیا آپ بھی اپنے داڑھی منڈوانے، حد شرع سے کم کرانے والے نیز شرابی، کبابی، زانی، روزہ خور اور تارکِ نماز وغیرہم قسم کے الہدیت عوام کے ان افعال کے ذمہ دار ہیں، کیا اگر ان پر آپ کا گربیان پکڑا جائے، شراب پسیں وہ بدکاری کریں وہ رجم کیا جائے اور کوڑوں کی سزا دی جائے آپ کو، تو آپ یہ قربانی دینے کے لیے تیار ہیں؟ خدارا انصاف اور ۴۔ دیکھ اپنی آنکھ کا شہیر بھی

بانی حضرات صحابۃ کرام رضی اللہ عنہم کا اتنا طویل قیام کرنا ان کے شوقِ عبادت اور مقامِ رفع کے حوالہ سے تھا جسے شریعتِ مطہرہ نے نہ تو فرض، واجب کہا نہ سنت مونکدہ بلکہ اس کا درجہ محض استحباب کا ہے جس کے ترک پر شرعاً کچھ ملامت نہیں۔ ہاں اس پر عمل یقیناً قابل تعریف ہے۔ زمانہ حال میں لوگوں کی عبادت سے بے رغبتی کے پیش نظر کہ اگر انہیں اتنے طویل قیام پر مجبور کیا جائے تو یہ تھوڑا بہت جو کچھ کر لیتے ہیں اسے بھی چھوڑ کر بھاگ جائیں گے جبکہ یہاں کوئی ایسی اسلامی حکومت بھی نہیں جو ان پر کنشول کرے۔ پس اس بڑی خرابی سے بچتے ہوئے فقہاء اسلام نے (صحیح وغیرہما کی مشہور حدیث جس میں ”فیلکفت“ کا حکم موجود ہے کہ امام کو چاہئے کہ وہ لوگوں کو نمازیں لمبا کر کے پڑھانے کی بجائے ہلاکار کے یعنی منحصر پڑھانے، کی رو سے) اختصار غیر محل کے ساتھ نماز پڑھانے کی تلقین فرمائیں ایک بڑی محرومی سے بچا لیں۔ پس عمل بالحدیث کی تاریخی مثال قائم کرتے ہوئے امت پر اتنے بڑے احسان کے باوجود فقہاء پر موقوف کا وانت پینا سمجھ سے بالاتر اور حدیث مذکور کے خلاف اعلانِ جنگ نہیں تو اور کیا ہے؟ جبکہ اس پوپیگنڈ کے باوجود انہیں خود کو بھی اس کا اعتراض ہے کہ تطویل قیام کے اس عمل پر وہ خود بھی نہیں چلتے۔

سے آپ ہی اپنی اواوں پر ذرا غور کریں  
ہم اگر عرض کریں گے تو شکایت ہو گی

### ۶۔ ایک اور تضاد:-

مؤلف اور اس کے ہمنوا تحریر و تقریر کے ذریعہ تحریک کی حد تک یہ پروپیگنڈہ کرتے رہتے ہیں کہ بدعت صرف تینہ ہی ہوتی ہے ”بدعت حنفی“ خانہ ساز شریعت اور ایجاد بندہ ہے مگر انہوں نے اپنے اس گالی نامہ میں ڈکنے کی چوٹ تسلیم کیا ہے کہ بدعت، حنفی ہوتی ہے بلکہ اسے صحیح نخاری اور موطاً امام مالک کی حدیث سے ثابت بھی مان لیا ہے۔ (ملاحظہ ہو صفحہ ۳۷، ۳۸)

حیث قال: قال عمر بن الخطاب: البدعة هذه

حضرت عمر بن الخطاب نے فرمایا کہ یہ بہت اچھا طریقہ ہے ”اہ ملھما“  
جو کھلی تضاد بیانی اور مذہبی خود کشی کی بدترین مثال ہے۔ پس اگر یہ تقسیم  
درست ہے تو اسے غلط قرار دے کر، اور غلط ہے تو اسے درست کہہ کر آنچنان  
بدعتی، جہنمی اور مختلف حدیث قرار پائے۔ ناراضی معاف کر

ع اے باد صبا ایں ہمہ آورہہ تست

### ۷۔ ایک اور تضاد:-

مؤلف اور اس کے ہمنوا بہت سے سائل میں ہم سے الجھت وقت، حمین  
طبعیں زادہ اللہ شرفاً پر قابض اہل تجد کے افعال کو جحت بنا کر پیش کرتے  
ہوئے یہ پروپیگنڈہ کرتے رہتے ہیں کہ اگر یہ غلط ہے تو وہ کیوں کرتے ہیں، ہم  
نے ان کی بولی میں ان سے اپنے رسالہ ”تحقیقی جائزہ“ میں پوچھا تھا کہ وہاں پر  
آج بھی تراویح ۲۰ رکعت ہی پڑھی پڑھائی جاتی ہے تو اگر یہ بدعت ہے تو آپ  
ان پر کیا فتویٰ عائد کریں گے؟ مؤلف نے اس کے جواب میں کافی ہاتھ پاؤں

بیں۔ بچ ہے کہ ایک جھوٹ کو چھپانے کے لیے دس جھوٹ مزید بولنے پڑتے ہیں۔ جس پر مولانا نے صحیح معنی میں عمل کر کے دکھایا ہے اس کے باوجود مؤلف، ہمیں پر عیاری مکاری کے گندے لفظ فٹ کرتا ہے جو ان کے لفظوں میں ان کی واقعی بست بروی عیاری و مکاری ہے۔

#### ۴ ایں کار از تو آید و مرداں چنیں مے کتند

اپنا منہ اور اپنا طما نچہ:-

رسالہ کی ایک واقعی خوبی:-

ویسے تو یہ رسالہ جھوٹ کا پلندہ اور اس کا مؤلف اس وصف سے علی الوجہ الاتم موصوف ہے تاہم جو بات ماننے کی ہوا سے ضرور مان لینا چاہئے، مؤلف نے ایک آدھ جگہ پر بچ بھی بولا ہے جس پر وہ داد تحسین کا مستحق ہے مثلاً "مؤلف اور اس کے ہوا خواروں کا رات دن کا مشغله عوام سے حضور سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم" کی شان پاک اور آپ کی عظمت میں وار و آیات و احادیث کو تحریک کی حد تک چھپانا ہے جو قطعاً "محاجِ دلیل نہیں" (جیسا کہ ان کے عقائد کی بنیادی کتاب "تفویۃ الایمان" نیز ان لوگوں کی چال ڈھال اور نقل و حرکت سے واضح ہے) اور

#### ۵ عیال راچہ بیال

پہلی مرتبہ بچ بول کر مؤلف نے اپنا اور اپنے دم چھلوں کا مقام اور شرعی حیثیت متعین کرتے ہوئے دو ٹوک لفظوں میں نہایت درجہ صراحت کے ساتھ لکھ دیا ہے کہ "یہودی اور عیسائی ہر دو گروہ آخری نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی صفات والی آیات کو عوام سے چھپا لیتے تھے تاکہ عوام ان کے مخالف نہ ہوں اور وہ عوام سے دنیاوی مفاد حاصل کرتے رہیں" اہ بلفظہ (ملاظہ ہو صفحہ ۳ گالی نامہ)۔ نیز ایک طرف انہوں نے قطع و بردی سے کام لیتے ہوئے مخفی اپنا من پسند

مارنے کی کوشش کی مگر وہ اس دلدل سے نکل نہیں سکے۔ تجویں سے اعتقادی ہم آہنگی کو تعلیم کرنے کے باوجود اس کے تلی بخش جواب سے عاجز آکر مخفی رفع وقتی کرتے ہوئے لکھ دیا۔ "ہمیں ان کے عمل سے کیا غرض"۔ (ملاظہ ہو صفحہ ۲۵) جو ہمارے سوال کا قطعاً "جواب نہیں کیونکہ ہم نے وہی کام کیا تو ہم پر بدععت کے فتوے داغنے گئے جو بہت بڑا ظلم ہے۔ اور ان کے بارے میں صرف اتنا کہہ دیا۔ "ہمیں ان کے عمل سے کیا غرض"۔ ہاں آپ نے ان سے دنایرو دراہم اور ریال وصول کرنے ہیں اس لیے اس موقع پر بات کو گول کر لینا ہی مناسب ہے۔ ولاحول ولاقوة الا بالله العلی العظیم۔ باقی مؤلف نے اس مقام پر جو مزید عذر لنگ پیش کیے ہیں وہ بھی قطعاً "جھوٹ" تلیس اور "عذر گناہ بد تراز گناہ" کا مصدقہ ہیں جیسے ان کا یہ کہنا وغیرہ کہ وہ آئندہ سے زائد کو "ست سمجھ کر نہیں پڑھتے بلکہ عام نفل سمجھ کر پڑھتے ہیں"۔ کیونکہ ان کے عقائد خواہ کچھ بھی ہیں وہ فقہ میں امام احمد بن حنبل رحمۃ اللہ علیہ کے مقدمہ ہیں یہی وجہ ہے کہ فقہ حنبلی وہاں پر سرکاری لاء کے طور پر نافذ ہے جبکہ فقہ حنبلی کی تمام کتابوں میں متعلقہ مقام پر ۲۰ تراویح کو مسنون لکھا ہے۔ اسی سے جان چھڑانے کی غرض سے مؤلف نے انہیں "نام کے حنبلی ہیں" لکھا ہے۔ (ملاظہ ہو صفحہ ۲۵)

یہ بھی "عذر گناہ بد تراز گناہ" ہے کیونکہ مؤلف کے نزدیک تقلید مطلقاً" شرک فی الرسالۃ ہے جیسا کہ سطور بالا میں باحوالہ گزر چکا ہے تو اس تقدیر پر ان کے اس جملہ کا معنی یہ ہو گا کہ " سعودی تحدی نام کے مشرک ہیں"۔ تو کیا خود کو شرک سے منسوب کرنے پر فخر کرنا اسے سرکاری لاء کے طور پر نافذ کرنا بذات خود شرک نہیں کر رضاۓ بالکفر کفر ہے نیز "نام کے حنبلی ہیں" کا جملہ سعودیوں کو "منافق" کہنے کے مترادف بھی ہے اور معنی یہی کہ وہ از راہ نفاق خود کو حنبلی کہلاتے ہیں۔ لگتا ہے کہ ریالوں کی موصولی میں دیر ہو گئی ہے یا حسب مطالبہ ملے نہیں

معنی کشید کرنے کی غرض سے نقل حدیث میں ہیرا پھیری سے کام لیا ہے جیسا کہ "مؤلف کے خائن ہونے کا ثبوت" کے زیر عنوان باحوالہ گزر چکا ہے۔ دوسری طرف نہایت ہی زوردار لفظوں میں انہوں نے اسے یہود و نصاریٰ کا پیشہ بھی لکھا ہے چنانچہ ان کے لفظ ہیں: "یہود و نصاریٰ کی طرح دین میں خیانت کرتے ہوئے جوان کے خلاف ہو اسے چھپا لیتے ہیں" اہ بلفظہ۔ (ملاظہ ہو صفحہ ۱۲ اسی طرح ۳ پر بھی بعبارات مختلفہ مرقوم ہے)۔

پھر نہایت ہی غیر مہم الفاظ میں ان کا حکم بیان کرتے ہوئے لکھا ہے: "یہود و نصاریٰ قطعی طور پر جہنم ہیں جو قرآن و حدیث میں صراحت مذکور ہے"۔ اہ (ملاظہ ہو صفحہ ۳) جس پر وہ ہمارے شکریہ کے مستحق ہیں کیونکہ اگر یہ بات ہم کرتے تو عین ممکن تھا اسے مذہبی اختلاف کا نتیجہ اور فرقہ داریت کا شروع کہہ دیا جاتا۔ ہمارے ایک دوست کی اصطلاح میں اسے "اپنا منہ اور اپنا طمانچہ" کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ واللہ اعلم باصواب۔

### عمل بالحدیث کے پروپیگنڈے کا پوسٹ مارٹم

باتھی کے دانت دکھانے کے اور، کھانے کے اور:-

مؤلف اور اس کے ہمنواں کا ٹھیکیداری (بلکہ ہمارے ایک ملنے والے لفظوں میں بد معماشی) کی حد تک پروپیگنڈہ تو یہ ہے کہ ان کی ہر نقل و حرکت عمل بالحدیث کا نتیجہ ہوتی ہے جیسا کہ ان کے اس رسالہ سے بھی ظاہر ہے مگر حقیقت یہ ہے کہ وہ صرف اسی حدیث کو مانتے ہیں جو ان کی خواہش نش پر (ان کے زعم میں) پوری اتر رہی ہو اور وہ بھی محض اس صورت میں کہ اس کا مانتا یا عمل کرنا ان کی سنتی شہرت کا بھی باعث ہو اسی لیے باقاعدگی کے ساتھ انہوں نے خود کو بعض گنے پنے محض ان فروعی مسائل کے حوالہ سے مشہور کر رکھا ہے

جن کے ذریعہ عوام میں باسلی ہیجان پیدا ہو جاتا ہے اور بغیر کسی محنت کے ان کی پلبشی ہو جاتی ہے ورنہ حق یہ ہے کہ اس فرقہ حادثہ و حدیث کا حدیث رسول ﷺ سے دور کا بھی تعلق نہیں۔ ہاں اگر اس معنی میں انہیں الحمدیث کہا جائے کہ ان کے گمراہہ خدا و خال کی نشاندہی حدیث میں موجود ہے تو بالکل بجا ہے۔ ہمارے اس متوقف کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے کہ مؤلف نے اپنے اس گالی نامہ کے خطبہ میں تعوذ سے پہلے "بغد" کے لفظ استعمال کیے ہیں (ملاظہ ہو صفحہ ۱) جبکہ صحیح بخاری اور صحیح مسلم وغیرہ میں حضرت ابن عباس اور متعدد صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنے خطب و رسائل میں "اما بعد" کے لفظ ارشاد فرماتے تھے۔ ملاظہ ہو (صحیح بخاری عربی ج ۱ صفحہ ۱۸۳، ۱۲۷، ۱۲۶، ۱۲۵ نیز صفحہ ۵-۷ طبع کراچی۔ صحیح مسلم عربی ج ۱ صفحہ ۲۳۳ طبع یروت ۲۹۸، ۲۸۵۔ نووی شرح مسلم ج ۱ صفحہ ۵۸۵۔ منہ احمد بن حنبل صفحہ ۲۸۵ طبع یروت مکہ المکرہ۔ سیرت حلیبیہ ج ۳ صفحہ ۲۲۹، ۲۲۸، ۲۵۳، ۲۵۲ طبع یروت)۔ علاوه ازیں امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے اس کے لیے ایک مستقل عنوان قائم کیا ہے چنانچہ ان کے لفظ ہیں:

باب من قال في الخطبة بعد النداء اما بعد۔

یعنی خطبہ میں حمد و ثناء کے بعد اما بعد کرنے کے ثبوت کا بیان ملاظہ ہو۔ (صحیح بخاری عربی جلد ۱ صفحہ ۱۲۵ طبع اصحاب المطالع، کراچی)۔  
نیز مشہور شارح حدیث علامہ نووی شافعی علیہ الرحمۃ ارجمند فرماتے ہیں: "قوله و يقول اما بعد فيه استحباب قول اما بعد في خطبة الكتب المصنفة وقد وال الجمعة والعيد وغيرها وكذا في خطبة الكتب المصنفة وقد عقد البخاري ببابا" في استحبابه وذكر فيه جملة من الاحاديث" یعنی حدیث کے یہ لفظ کہ "و یقول اما بعد" (یعنی رسول اللہ ﷺ اپنے خطبات میں حمد و ثناء کے بعد اما بعد کے لفظ ارشاد فرماتے تھے) اس امر کی دلیل

ہیں کہ تقریر، جماعت، عید اور اسی طرح کلھی جانے والی کتابوں کے خطبوں میں "اباعد" کہنا اور لکھنا کارِ ثواب ہے جس کے اثاث کے لیے امام بخاری نے ایک مستقل عنوان قائم کر کے اس کے ثبوت میں متعدد احادیث ذکر فرمائی ہیں۔ ۱۵۔ ملاحظہ ہو (نووی شرح صحیح مسلم عربی ج ۱ صفحہ ۲۸۵ طبع اصح المطابع، کراچی)۔

پس مؤلف کی اس دوغلہ پالیسی اور ان کے قول و عمل کے اس تقاضا کو "ہاتھی کے دانت دکھانے کے اور کھانے کے اور"۔ نہ کہا جائے تو کیا کہا جائے؟ جس سے مؤقف نے عمل بالحدیث کے اپنے بلند بانگ دعوے کو خاک میں ملا کر رکھ دیا ہے۔ (مبارک بار).

### عمل بالحدیث الصحیح کے پروپیگنڈے کا پوسٹ مارٹم :-

ایک اور دوغلہ پالیسی :-

مؤقف اور اس کے ہم جویلوں کا دعویٰ تو یہ ہے کہ وہ صرف اور صرف صحیح احادیث کو اپناتے ہیں مگر اس کے بر عکس اس نے اپنے اس رسالہ میں "یہا ہپ اور کڑوا ٿو" کے پیش نظر محض اپنا الٰو سیدھا کرنے کی غرض سے ان احادیث کو بھی لے لیا ہے جنہیں بڑے بڑے ائمۃ حدیث بلکہ خود مؤلف کے بڑوں نے بھی غیر صحیح قرار دیا ہے۔ مثلاً انہوں نے اپنے اس گالی نامہ کے خطبہ میں تعوذ ان لفظوں سے لکھا ہے:

اعوذ بالله السميع العليم من الشيطن الرجيم من همزه و نفخه و نفثمه اه (ملاحظہ ہو)۔ صفحہ نمبر ۱۔

تعوذ کے یہ الفاظ جس حدیث سے لیئے گئے ہیں وہ ہمارے مطالعہ کے مطابق ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ سے مردی اور مختصر" و مطول" درج ذیل کتب مخرجہ میں موجود ہے۔ حوالہ کے لیے ملاحظہ ہو۔ (مند احمد ج ۳ صفحہ ۵۰ طبع مکتبہ المکرمہ۔ سنن الی واؤ درج صفحہ ۳۳۳، طبع سعید کراچی، جامع ترمذی ج ۱ صفحہ

۳۳۳ طبع دہلی، سنائی ج ۱، صفحہ ۳۳۳ طبع ترمذی کراچی، سنن ابن ماجہ ص ۵۸ طبع کراچی، مصنف ابن الی شبہ ج ۱ ص ۲۳۲ طبع کراچی، سنن دارقطنی ج ۱، صفحہ ۲۹۸ طبع لاہور، صحیح ابن خزیمہ ج ۱ ص ۲۳۸ طبع مکتبہ المکرمہ حدیث نمبر ۳۶۷ ملاحظہ ہو (نووی شرح صحیح مسلم عربی ج ۱ صفحہ ۲۸۵ طبع اصح المطابع، کراچی)۔ اس حدیث کے متعلق امام ترمذی فرماتے ہیں۔

وقد تکلم فی اسناد حدیث ابی سعید کان یحییٰ بن سعید یتكلّم فی علی بن علی و قال احمد لا يصح هذا الحديث یعنی حدیث ابی سعید کی سند پر محدثین کو اعتراض ہے امام یحییٰ بن سعید اس کے راوی "علی بن علی" پر اعتراض فرماتے تھے اور امام احمد نے فرمایا یہ حدیث صحیح نہیں۔ ۱۵۔ ملاحظہ ہو: (جامع ترمذی ج ۱، صفحہ ۳۳۰ طبع دہلی)

نیز امام ابن خزیمہ نے فرمایا کہ میری تحقیق کے مطابق سلفاً "خلافاً" یہ حدیث تمام ائمۃ و علماء اسلام کے نزدیک عملاً "متروک" ہے اور یہ من و عن کسی ایک بھی عالم دین کا معقول ہے نہیں۔ ملاحظہ ہو (ابن خزیمہ ج ۱، صفحہ ۲۳۸)

علاوه ازیں مؤلف کے پیشووا صدیق حسن بھوپالی غیر مقلد نے مک الختار شرح بلوغ المرام (ج ۱، صفحہ ۳۷۶ طبع بھوپال) میں امام احمد، امام ترمذی اور امام ابن خزیمہ کے مذکورہ اقوال کو استناداً پیش کیا ہے۔

اسی طرح مؤلف کے ایک اور پیشووا مش ا الحق عظیم آبادی غیر مقلد نے بھی اپنی کتاب عون المعبود شرح ابی داؤد (ج ۱ صفحہ ۲۸۱، ۲۸۲ طبع ملتان) نیز اپنی ایک اور کتاب التعلیق المختصر شرح دارقطنی (ج ۱ ص ۲۹۸ طبع لاہور) میں مذکورہ ائمۃ (نیز امام منذری) کا اس حدیث پر مذکورہ کلام نقل کر کے اسے برقرار رکھا ہے۔ خلاصہ یہ کہ مؤلف کی متدل ہے اس روایت کو بڑے بڑے ائمۃ حدیث بلکہ خود مؤلف کے بزرگوں نے بھی غیر صحیح کہا ہے جو اصولاً "مؤلف کے نزدیک بھی ضعیف قرار پائی مگر کتنا بڑا ظلم ہے کہ ہماری باری میں مؤلف نے کئی احادیث کو محض یہ کہہ کر ٹھکرایا ہے کہ فلاں فلاں محدث نے اس پر کلام کیا ہے اس

لیے یہ لائق تسلیم نہیں اور اپنی باری آئی تو اسے یہ سب کچھ بھول گیا اور ان کے اصول کے مطابق ضعیف حدیث بھی جنت بن گئی۔ اسی کو کہتے ہیں ”ڈوبتے کو شکے کا سارا“۔ پس اگر اسے اس کا غیر صحیح ہونا معلوم نہ تھا تو اس سے مؤلف کے بنا پستی اجتہاد کی قلعی کھل گئی اور ظاہر ہو گیا کہ جس جاہل بلکہ اجمل الناس کو عام پڑھی پڑھائی جانے والی کتب کے مندرجات کی بھی خبر نہیں وہ اپنے دعویٰ اجتہاد میں کیوں نکر سچا ہو سکتا ہے اور اگر اسے اس کا غیر صحیح ہونا معلوم تھا تو اسے اصول سے انحراف کرتے ہوئے اسے کیوں اور کس حکمت کی بناء پر چھپایا ہے؟

**لطیفہ :-**

ایں خانہ ہمہ آفتاب است:-

مؤلف کے پیشووا صدیق حسن خان بھوپالی غیر مقلد نے اپنی کتاب مسک العظام میں مذکورہ روایت کا ضعیف اور غیر صحیح ہونا بیان کیا ہے جیسا کہ سطور بالا میں باحوالہ گزر چکا ہے مگر اپنی ایک اور کتاب الروضۃ الندیۃ (ج ۱ ص ۱۰۰ طبع ملتان) میں اسے صحیح قرار دیا ہے یعنی ایک ہی روایت ایک کتاب میں ضعیف ہے پھر وہی روایت دوسری کتاب میں جاتے جاتے پلانا کھا کر اچانک صحیح بن گئی (فیا للعجب)۔ جس سے معلوم ہوتا ہے کہ مؤلف اور اس کے مسلمہ کے یہ محققین ایک ہی کیشاگری کے مجتہدین ہیں۔ سبحان اللہ! ایں خانہ ہمہ آفتاب است۔

**روایت ہذا پر ایک اور طریق سے کلام:-**

روایت ابن سعید (مذکورہ بالا) خود مؤلف کے نزدیک بھی قبل عمل نہیں کیونکہ اس کے بعض طرق میں یہ بھی ہے کہ آپ ﷺ نماز شروع فرماتے وقت اللہ اکبر کہتے پھر شاء پڑھتے پھر تین بار لا اللہ الا اللہ کہتے پھر مذکورہ تouce پھر تین بار اللہ اکبر پھر مذکورہ تouce کہہ کر قرات شروع فرماتے۔ (ملاحظہ ہو مند احمد ج ۳ صفحہ ۵۰ طبع مکتبۃ المکرمہ)

اسی کی مانند تھوڑے سے اختلاف سے ابو داؤد و ج ۱ صفحہ ۲۳۸ نیز ابن خزیمہ ج ۱ صفحہ ۲۳۸ میں بھی ہے اور دارقطنی (ج ۱ صفحہ ۲۹۸) میں اتنا زائد ہے کہ ثناء (سبحانک اللہ ہم اخ) تین بار پڑھ کر تعوذ فرماتے جسے مؤلف قطعاً نہیں مانتے۔ یہی وجہ ہے کہ وہ اپنے ایک اور رسالہ ”مختصر محمدی نماز“ میں نماز کا طریقہ بتاتے ہوئے اس سب کو شیر ماور سمجھ کر ہضم کر گیا اور اس کا ایک لفظ تک ذکر نہیں کیا۔ ملاحظہ ہو ص ۳۱۔ مانتا ہے تو قرآن پر ہاتھ رکھ کر بتائے کہ اس طریقہ سے اس نے کب اور کہاں نماز پڑھی یا اسی کے مطابق پڑھنے کی اپنے مقلدوں کو تلقین کی ہے پھر اگر یہ جھوٹ ہو تو اس کی موجودہ یا متوقعة یہوی پر اس کے حسب اصول پڑھنے والی تین طلاقیں پڑیں؟ اگر وہ یہ کہیں کہ اس کا تعلق محض صلوٰۃ اللیل سے ہے تو اپنیں یہ بتانا ہو گا کہ اگر یہی ہے تو انہوں نے اسے پنج گانہ نماز پر کیوں فٹ کیا ہے؟

**لطیفہ :-**

**(مؤلف کی اندھی تقلید):-**

مؤلف نے اپنے رسالہ ”مختصر محمدی نماز“ صفحہ ۲۷، طبع رحیم یار خاں) میں مذکورہ بالا الفاظِ تعوذ کا حوالہ دیتے ہوئے احمد اور ابو داؤد کے علاوہ نسائی کا نام بھی لیا ہے حالانکہ پوری نسائی میں یہ لفظ قطعاً نہیں ہیں۔ ہیں تو مؤلف بتائے کہ اس کی کس جلد کس کتاب، اس کے کس باب کس صفحہ اور کون سی سطر میں ہیں۔ دراصل یہ غلطی پہلے ایک غیر مقلد مولوی عبد اللہ رحمانی نے اپنی کتاب ”مرعات“ میں کی۔ پھر اس ڈیڑھ کتابی بنا پستی محقق کو اتنی توفیق نہیں ہوئی کہ اصل کتاب سے مراجعت کر لے۔ اس نے کمھی پر کمھی مارتے ہوئے اور اپنے ہی مولوی کی کورانہ تقلید کرتے ہوئے اسے من و عن نقل کر کے عوام پر رعب جھاڑنا شروع کر دیا کہ یہ حدیث مند احمد میں ہے۔ ابو داؤد میں بھی ہے۔ ایک اور حوالہ نیتے

نسلی میں بھی ہے۔ اس کے باوجود وہ نہایت درجہ شوخ چشمی سے انہی تقلید کا مرتبک بھی ہمیں ہی ہتاتے ہیں اور تقلید ہی کا بار بار طمعہ دے کر مسلوب العقل، عقل و شعور سے محروم اور پاگل بھی ہمیں ہی گرواتتے ہیں۔ حیم صاحب انصاف سے بتائیں آسمان کا تھوکا اپنے مند پر آیا یا نہیں؟ اور حق حق تباہیں کہ واقعی یہ حوالہ آپ نے غلط دے کر اپنی جہالت کا ثبوت فراہم کیا ہے؟ ہم آپ پر جھوٹا الزام رکھ رہے ہیں؟ رتنی بھر بھی ایمان ہے تو قیامت کی پیشی کو مد نظر رکھ کر امر واقعی بیان کیجئے گا۔

### نوٹ:-

مؤلف کے رسالہ "محقر محمدی نماز" کا مکتوب جواب بغوان "حقیقی محمدی نماز" بھی عقریب زیور طبع سے آرائتہ ہو کر بہت جلد مظفر عام پر آ رہا ہے۔ (انشاء اللہ تعالیٰ) جو بفضلہ تعالیٰ اس موضوع پر تابوتِ غیر مقلدیت میں آخری کیل کی حیثیت رکھتا ہے اور لاائق دید و قابل مطالعہ ہے۔ جس سے انشاء اللہ مؤلف اینڈ کمپنی کو یاد رہے گا کہ انہیں واقعی کسی سنبھالی حنفی سے پالا پڑا تھا۔

### منہ توڑ جواب:-

الغرض مؤلف کا یہ رسالہ تضادات، خرافات، تلبیسات اور افتراءات کا مجموعہ، اکاذیب و تکاذیب اور خیانت و جھلات کا پلینڈہ اور ان کا ایک مکمل گالی نامہ ہے (و کل اناء یتیر شح بمافيہہ برتن سے وہی کچھ برآمد ہو گا جو اس میں ہو گا) جو نہایت درجہ بیہودہ، پچھر اور ساقط ہونے کے باعث اپنا جواب آپ ہے اس لیے اگرچہ یہ چند اس لائق التفات اور قطعاً" کچھ اس قابل تو نہیں کہ اسے منہ بھی لگایا جائے یا اس کے جواب میں اپنا تیقی وقت ضائع کیا جائے تاہم احباب کے پُر زور اصرار، بعض کچھ اذھان نیز کم پڑھے اور ناداواقف قسم کے مسلمانوں کو اس کے دام تزویر میں پھنسنے اور کسی گمراہی میں پڑنے سے بچانے نیز اس لیے بھی

کہ کہیں ہماری خاموشی کو ہماری عاجزی اور بے بھی نہ سمجھ لیا جائے۔ مؤلف کو اس کا اپنا آئینہ دھاتے ہوئے نیز مؤلف کے حسب مزاج مگر انہی افتاد طبع کے مطابق نہایت ہی سنجیدہ اور خالص علمی انداز میں پہلی فرصت میں مؤلف کی کذب بیانی، بد زبانی، نادانی اور یادوہ گوئی کا پوست مارٹم کر کے اس کا ترکی بہ ترکی اور منه توڑ جواب پیش کیا جا رہا ہے کیونکہ قصہ زمین بر زمین کے طور پر جب تک کسی کی طبیعت صاف کر کے اس کا دماغ ٹھکانے نہ لگایا جائے اور جب تک اینٹ کا جواب پھر بھی ہم نے ہو عرف میں اسے کوئی قابل ذکر اور وزن دار جواب نہیں سمجھا جاتا، پھر بھی ہم نے "لا يحب الله الجهر بالسوء القول الا من ظلم" کے پیش نظر مؤلف کی بد زبانی اور زیادتیوں پر فریاد کرنے اور صدائے احتجاج بلند کرنے کے سوا جس کا اصولاً و شرعاً ہمیں حق ہے، عامیانہ اور سوچیانہ زبان کے استعمال سے قطعاً احتراز کیا ہے ورنہ اہل علم اور جاہل۔ سنی اور وہابی۔ مقلد اور غیر مقلد (الغرض ہم میں اور ان میں) کیا فرق رہے گا۔ جب کہ یہ تھوڑی بہت تندری بھی محض باہر مجبوری اور محض "کماندین مدان" کے پیش نظر ان کے اپنے کرتوقتوں کا شہر ہے (ومن اساع فعلیهها و جزاء سیئة سیئة مثلها)۔ پس اب انہیں ہم پر دانت پینے کی بجائے خود کو ملامت کرنی چاہیے کہ "این ہمہ آوردة تست" و "نعم ما قيل

س نہ صدے تم ہمیں دیتے نہ فریاد ہم یوں کرتے  
نہ کھلتے راز سر بستہ نہ یوں رسولیاں ہوتیں

وماتوفیقی الا بالله علیہ توکلت والیہ انیب

خادم ملک ناچیز مؤلف

پہلی بسم اللہ بناؤٹی خطبہ سے :-

مؤلف نے اپنے اس گالی نامہ کا آغاز حسب ذیل بناؤٹی خطبہ سے کیا ہے  
چنانچہ اس کے لفظ ہیں

بسم الله تعالى الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى بل  
نقذف بالحق على الباطل فيد معه فإذا هو زاهق ولكم الويل مما  
تصفون۔ (لاحظہ ہو تائیں گالی نامہ)  
نیز صفحہ اپر ہے :

بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد لله وسلام على عباده الذين  
اصطفى۔ بعد فاعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم من  
همزة ونفخة ونفثة بل نقذف بالحق على الباطل فيد معه فإذا هو  
 Zahiq ولکم الویل ممّا تصفون۔ اہ بلفظ

مؤلف بقلم خود بدعتی و جہنمی :-

جو خود اس کے خود ساختہ مذہب کے اپنے بے ڈھنگے اصول کے مطابق  
منکھڑت، بناؤٹی اور ایسی گمراہانہ اور مذموم بدعت ہے جو اپنے قائل و فاعل کو جہنم  
رسید کرتی اور دوزخ میں لے جاتی ہے کیونکہ اس حوالہ سے مؤلف اور اس  
کی "فرتی" کا غنڈہ گردی کی حد تک پروپیگنڈہ اور نظریہ ہے کہ جو امر رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم سے یعنیہ صریحاً اور بھئیتِ کذائیہ ثابت نہ ہو اس کا اپنا شدید  
حرام، سخت گناہ بلکہ بعض اوقات کفر بھی ہے چنانچہ ان کے گروپ کا مشہور نعرو  
ہے کہ "اہل حدیث کے دو ہی اصول۔ اطیعوا الله واطیعوا الرسول" جس  
کی بناء پر وہ اہل سنت کے کئی معمولات کو اپنے بقول محض اس بناء پر بدعت  
سیئہ اور ان کو بدعتی و جہنمی کہہ دیتے ہیں کہ وہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے یعنیہ  
ثابت نہیں جیسے صلوٰۃ و سلام عند الازان، محفل میلاد اور دعا بعد نماز جائزہ (وغیرہ)

بلکہ وہ اسی آڑ میں جلیل القدر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم پر بھی یہ فتویٰ عائد  
کرنے میں دین کی عظیم خدمت تصور کرتے ہیں۔ چنانچہ ان کے گروپ کا مشہور  
مقولہ ہے "بدعت، بدعت ہے اگرچہ عمر بھی کرے" (والعیاذ باللہ)۔ نیز خود  
مؤلف نے اپنے اس گالی نامہ میں اپنے چھپے رفض کا ثبوت فراہم کرتے ہوئے  
حضرت عمر فاروق اعظم رضی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں زبان درازی کرتے ہوئے نہایت  
درجہ غیر مبہم الفاظ میں لکھ دیا ہے کہ یہ کیم و قتی اکٹھی تین طلاقیں جاری کرنے کا  
حکم اور فیصلہ ان (عمر رضی اللہ علیہ وسلم) کا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم اور فیصلے کے  
خلاف ہے اس لیے ہم اسے نہیں مانتے" اہ بلفظ (لاحظہ ہو گالی نامہ صفحہ  
(۲۱)

مؤلف نے جس بے شرمی کا مظاہرہ کرتے ہوئے اپنے خبیث اور بے حیاء  
قلم سے مراد رسول صلی اللہ علیہ وسلم حضرت فاروق اعظم رضی اللہ علیہ وسلم کی شان  
قدس میں یہ جو بکواس کی ہے، اس کا دندان شکن اور تابر توڑ جواب تو آپ اس  
کے متعلقہ مقام پر ملاحظہ فرمائیں۔ سرودست اس کے بیان سے جو امر مقصود  
ہے وہ بدعت کے بارے میں اس فرقہ حداد و محدث کی "گندم نما جو فروشی" اور  
دو غلہ پائی ہے کہ وہ اس حوالہ سے "دیگران را فتحت خود را فتحت" کا آئینہ  
دار ہے۔

توبہ کر لے ورنہ جائے جہنم :-

پس مؤلف یعنی دینے ہی اس اصول کے پیش نظر صرف صحیح بخاری اور  
صحیح مسلم ہی نہیں، بقیۃ صحاح (ابو داؤد، ترمذی، نسائی، اور ابن ماجہ) ہی نہیں بلکہ  
دنیا کی حدیث کی کسی مستند کتاب کی کسی ایک صحیح صریح مرفوع حدیث سے  
دکھائے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان لفظوں میں قول "یا فعل" کب اور کہاں  
یہ خطبہ ارشاد فرمایا یا اس کے لکھنے پڑھنے کا حکم دیا تھا بلکہ ایسی کوئی ایک حسن

حدیث و کھادے بلکہ اس کے ثبوت میں ایسی کوئی ایک ضعیف حدیث ہی پیش کر دے۔ اور اگر یہ ثابت نہ کر سکے اور انشاء اللہ وہ اسے تائیح قیامت ثابت نہیں کر سکتا تو اپنی اس روایتی کا اعتراف کرتے ہوئے حسب اصول خود اس خبیث بدعت کے ارتکاب کی غلطی سے تحریر "تقریر" اعلانیہ طور پر نہ صرف خود توبہ کرے بلکہ اپنی قوم کے ہر اس فرد سے بھی توبہ کرائے جس جس نے اس سے استفادہ کیا یا پھر جہنم رسید کرنے والے اپنے اس خود ساختہ کلیتی کے غلط ہونے کا اعلان کرے۔ کچھ بھی منظور نہیں تو جائے جہنم میں اور اس کے بھی سب سے نچلے گڑھے میں اور اپنی قوم کو بھی بے شک اپنے ساتھ لے جائے کہ لا اکراہ فی الدین قد تبین الرشد من الغی فمن شاء فليومن ومن شاء فليکفر انا اعتدنا للظلمين نارا احاطا بهم سرادقها وان يستغشوا يغاثوا بماء كالملهل يشوى الوجوه بنس الشراب وسأة مرتفقا بقلم خود جنمی بنے کی یہ سزا ہے مؤلف کو اس کی اس گستاخی کی جو اس نے شان فاروقی میں کی ہے کذلک العذاب ولعذاب الآخرة اکبر لوکانوایعلمون وسيعلم الذين ظلموا اى منقلب ينقلبون کیوں حیم صاحب دماغ ٹھکانے لگایا نہیں؟

### اس گھر کو آگ لگ گئی گھر کے چراغ سے:-

مؤلف نے مذکورہ خطبہ کے ضمن میں سورہ انبیاء کی جو آیت لکھی ہے، اس کے ذریعہ اس نے ڈنکے کی چوت، آٹھ تراویح کے "حق" اور بیس تراویح کے "باطل" ہونے کا دعویٰ اور اعلان کیا ہے جس کا واضح مفہوم یہ ہے کہ بیس تراویح کا قائل ہونا سخت گناہ بلکہ کفر ہے جو اس کی بے شمار ائمہ دین بالخصوص ائمہ اربعہ اور ان کے متبعین پر سخت چوت ہے۔ چنانچہ ۲۰ تراویح پر چوت اور اس آیت کو اس کے قائلین پر چیل کرتے ہوئے اس کا اردو ترجمہ کرتے ہوئے

لکھا ہے: "بلکہ ہم حق کو باطل پر چھینکتے ہیں تو وہ حق اس باطل کا مفتر نکال دیتا ہے۔ پھر اچانک وہ باطل بھاگ جاتا ہے اور تمہارے لیئے ہلاکت ہے بیسب اس کے جو تم بیان کرتے ہو" (ملاحظہ ہو نائل گلی نامہ) یہ عبارت اپنے اس مفہوم میں واضح ہے کہ مؤلف کے نزدیک ۲۰ تراویح باطل اور اس کا قائل ہونا اخروی تباہی کا باعث اور موجب ہلاکت ہے (باتی مغز نکل جانے کے باوجود کسی چیز کے بھاگ جانے کا قول کرنا لکھا مسخر ہے اس کی تفصیل گزشتہ سطور میں صفحہ ۱۴ پر گزر چکی ہے) لیکن آپ کو یہ دیکھ کر بڑی حیرت ہو گی کہ مؤلف نے شروع میں جس چیز کے باطل ہونے کا دعویٰ کیا اور جس امر کے اثبات کے لیے یہ سب پاپہ نیلے اور اتنی ورق سیاہی کی آگے چل کر نہایت غیر مہم الفاظ میں اس نے اسے درست تسلیم کر کے اپنے سارے کیتے پر خود ہی پانی پھیر دیا ہے جس سے اس کی بدحواسی کا پتہ چلتا ہے اور اس امر کا اندازہ ہوتا ہے کہ "تحقیق جائزہ" کی کاری ضربوں نے واقعی کچھ اثر دکھلایا ہے۔ سجان اللہ! اس قسم کے ایک دو مناظر اور بھی اس مذہب کے لیے وقف ہو جائیں تو ہمیں کسی قسم کی جوابی کاروائی کی کوئی ضورت قطعاً نہیں رہے گی۔ بلکہ اپنی پوری قوم سمیت اپنی نیا ڈبوئے کے لیے یہ خود ہی کافی رہیں گے۔ چنانچہ اس نے اپنے اس دعویٰ کے بر عکس ۲۰ تراویح کا کاربُرِ ثواب ہونا تسلیم کرتے ہوئے لکھا ہے پوچھ جس کر کوئی جتنی رکھتیں پڑھنا چاہے پڑھ سکتا ہے البتہ سنت قرار دے کر اتنی ہی پڑھے جتنی ثابت ہے" (ملاحظہ ہو صفحہ ۱۳۔ اسی طرح صفحہ ۱۵ اور صفحہ ۲۵ پر بھی لکھا ہے) "پڑھ سکتا" ہے تو اسے پہلے باطل کیوں قرار دیا تھا؟ کیا باطل کا اپنا اجر و ثواب کا کام ہے۔ پس ان دو میں سے ایک تو ضرور غلط ہو گا۔ پھر یہ کہ جو امر غیر ثابت ہو وہ آپ کے اصول کے مطابق بدعت نہ مومہ ہوتا ہے پس آٹھ سے زائد تراویح جب آپ کے نزدیک رسول اللہ ﷺ سے ثابت ہی نہیں تو وہ بدعت اور گناہ ہوئی پھر وہ آپ کے نزدیک جائز کیسے ہو گئی؟

۶۴ ناطقہ سر بہ گریبیاں ہے اسے کیا کیتے؟

اس قدر اکھڑی اکھڑی باتیں کرنے کے باوجود مؤلف صاحب بار بار، مسلوب العقل اور عقل و شعور سے محروم بھی ہمیں ہی کہتے ہیں، کتنی ہٹ وھری اور ڈھنائی کی بات ہے۔ ہم اپنے اس پیرائے کو مؤلف کے اس زرین قول پر ختم کرتے ہیں کہ ”جوہٹے انسان کا حافظہ نہیں ہوتا۔ وہ اپنے بیان کی خود تردید کر دیتا ہے“ اہ بلطفہ۔ (ملاحظہ ہو صفحہ ۳۸ گلی نامہ)

س دل کے پچھوئے جل اٹھے سینے کے داغ سے  
اس گھر کو الگ الگ گئی گھر کے چراغ سے  
**مؤلف کی خارجیت:-**

مؤلف کی پیش کردہ یہ آیت کفارِ کد کی تردید میں نازل ہوئی تھی جس کی ایک دلیل اس کا سیاق و سبق بھی ہے نیز یہ سورہ انبیاء کی آیت ہے اور وہ کمی ہے جب کہ مشہور صحابی اور غیر مقلدین کے بقول ان کی لڑائی جھگڑے والی رفع بیدین کے ثبوت کی اعلیٰ درجہ کی روایت کے راوی حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کے فتویٰ کے مطابق کفار کے بارے میں نازل شدہ آیات کو مسلمانوں پر چیپاں کرونا بے ایمان خارجی فرقے کا کام ہے چنانچہ صحیح بخاری عربی جلد ۲ صفحہ ۱۰۲۳ میں ہے ”وَكَانَ أَبْنَ عُمَرَ يَرَاهُمْ شَرَارَ خَلْقِ اللَّهِ وَقَالَ إِنَّهُمْ انْطَلَقُوا إِلَى آيَاتِنَا نَزَلتْ فِي الْكُفَّارِ فَجَعَلُوهَا عَلَى الْمُؤْمِنِينَ“ یعنی حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما خوارج کو اللہ کی مخلوقی میں سے بدترین سمجھتے تھے اور فرمایا ان کا ایک جرم یہ ہے کہ وہ کفار کے بارے میں نازل شدہ آیات کو مسلمانوں پر چیپاں کرتے ہیں اہ۔ جس سے مؤلف کی خارجیت کا ثبوت ملتا اور یہ ثابت ہوتا ہے کہ وہ خیر سے حضرت ابن عمر کے فتوے کے مطابق عظیم المرتبت خارجی ہیں جب کہ انہیں ہمارا مسلمان ہونا بھی مسلم ہے۔ چنانچہ گلی نامہ کا آغاز کرتے ہوئے

انہوں نے مقلدین احتاف کو مخاطب بنا کر انہیں ”برادران اسلام“ اور ”میرے بھائیو“ کے لفظوں سے یاد کیا ہے۔ (ملاحظہ ہو صفحہ ۱) فیا للعجب

**روایت ام المؤمنین میں مؤلف کی ہیرا پھیریاں:-**  
**بعد خطبہ پہلی چار سو بیسی:-**

ہم نے ”تحقیقی جائزہ“ میں نہایت ٹھوس دلائل سے ثابت کیا تھا کہ مؤلف نے قصداً، عمدًاً اور جان بوجھ کر محض اپنا من مانا معنی کشید کرنے کی غرض سے حضرت ام المؤمنین صدیقه رضی اللہ عنہما کی رسول اللہ ﷺ کی نمازِ تہجد کے بیان والی حدیث کو تراویح کے بارے میں بنا کر پیش کرنے کے لیے اس کا آخری حصہ اڑا دیا جس سے اس کا دربارہ تہجد ہونا مستین ہوتا تھا نیز اس کے اردو ترجمہ میں انہوں نے اپنی طرف سے ”تراویح“ کا لفظ بھی بڑھا دیا جس سے وہ ”معنوی تحریف“ اور ” مجرماہ خیانت“ کے مرتكب ہوئے ہیں۔ تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو (تحقیقی جائزہ صفحہ ۶ اور صفحہ ۸)

جس کے بعد انہیں اعتراف جرم کر کے توبہ کر لینی چاہئے تھی جو قطعاً ”کارِ عار یا باعثِ نار“ نہیں عظمت اور رحمت پروردگار کے حصول کا سبب ہے یا پھر وہ ہمارے ان شوابد کو ماننے کے لیے شیار نہیں تھے تو کم از کم معاملات کے نمائے کے شرعی اصول پر عمل کرتے ہوئے کسی قسم کی کوئی شرم محسوس کیئے بغیر حلف دے کر اپنی صفائی پیش کرتے مگر ان کی عیاری، چلاکی اور چار سو بیسی دیکھیں کہ ”چور کی واڑی میں تنکا“ کے تحت بعد خطبہ اس نے پہلا کام یہ کیا کہ ست ابليسی پر چلتے ہوئے نہایت درجہ متنکریانہ انداز میں سلب منصب کر کے جو کام اس کے ذمہ تھا اسے ہیرا پھیری سے ہم پر ڈالنے کی مذموم کوشش کی ہے چنانچہ ایک پر آنندہ اور بے ربط سی عبارت میں اس حوالہ سے اس نے لکھا ہے:-

”اگر اس احکم الحکیمین کی عدالت میں پیش ہونے، حساب و کتاب اور جزا و سزا پر یقین ہے تو پھر میرے بھائیوں اصل کتب حدیث کو محلہ ابواب سے نکال کر انہیں اپنے مولویوں سے حلفاً“ پورے ابواب کی ساری احادیث کا ترجمہ کرو اکر ستوت انشاء اللہ آپ کے سامنے منکشف ہو جائے گا کہ کون جھوٹا اور خائن ہے ”اہ بلفظہ ( ملاحظہ ہو گالی نامہ صفحہ اسٹر نمبر ۱۵ ) مؤلف کے اس جملہ ”اصل کتب حدیث کو محلہ ابواب سے نکال کر“ اخْتَ سے جو اس کی جہالت، علمی بے مائیگی اور بدحواسی ظاہر ہے محتاج بیان نہیں کہ اس پیکر علم کو اتنی بھی خبر نہیں کہ کتب میں ابواب ہوتے ہیں یا ابواب میں کتب ہوتی ہیں۔ پھر دیکھیں مؤلف نے کتنی ہیرا پھیریاں کر کے قارئین کو کیسے چکر میں ڈال دیا ہے، موضوع کیا تھا اور بات کو ”پورے ابواب کی ساری احادیث کا ترجمہ کرو اکر سنو“ کہہ کر کس چالاکی سے دوسری طرف لے گئے اور پھر جزا و سزا سے ڈرنے کی تلقیش بھی ہمیں شروع کر دیں۔ بات فقیر سے تھی مشورہ یہ دیا کہ مولویوں کے پاس جاؤ یعنی اس کے پاس نہ جانا ورنہ وہ سارا کچا چھا کھول کر رکھ دے گا۔

حیسم صاحب اگر آپ بے ایمان کو ساتھ لے کر توبہ کے بغیر گئے تو انشاء اللہ روزِ محشر آپ کی سزا اور حساب و کتاب بھی سب دیکھ لیں گے اس دنیا کے شرعی احکام کے حوالہ سے سرودست جو آپ کے ذمہ ہے وہ اس امر کی حل斐ہ صفائی پیش کرنا ہے کہ آپ حلف دیں کہ ہم نے آپ کی جو تحریف اور خیانت بیان کی ہے آپ نے وہ نہیں کی کسی حق نے کی ہے اگر آپ نے وہ تحریف و خیانت کی ہو یا ہمارا وہ بیان صحیح ہو تو آپ کی موتوقعہ پیوی پر آپ کے حسبِ اصول پڑ جانے والی تین طلاقیں پڑیں۔ دیدہ بیلید۔ ویسے انہیں ہمارا مخلصانہ مشورہ یہ ہے کہ اپنا گھر اجائزیں نہ اپنی آخرت برپا کریں اور ہیرا پھیری کرنے یا باشیں بنائے کر، عوام کی آنکھ میں وھوں جھوٹنے کی بجائے حدیث میں کی گئی مجرمانہ خیانت اور تحریف سے اللہ و رسول ﷺ کی بارگاہ میں گڑ گڑا کرتوبہ کر لیں

اسی میں عظمت ہے اسی میں سرخروئی اور عافیت ہے جب کہ آپ دبے لظیفوں میں اس کا اقرار بھی کر چکے ہیں چنانچہ اپنے اسی گالی نامہ میں اس سے کچھ آگے آپ نے لکھا ہے:

”باقی رہایہ سوال کہ میں نے ان آخری الفاظ کو ذکر کیوں نہیں کیا“ اہ (

بلفظہ ملاحظہ ہو صفحہ ۱۰)

یعنی آپ نے مان لیا کہ آپ واقعی حدیث کا وہ آخری حصہ شیر مادر سمجھ کر ہضم کر گئے تھے، رہا آپ کا یہ کہنا کہ ”ان آخری الفاظ کا مجھث فیہ مسئلہ کے ساتھ تعلق نہیں تھا“ یہ آپ کی دھل و تلبیس جھوٹ اور جہالت یا تجہیل ہے کیونکہ ان کا تعلق نہیں تھا تو پورے الفاظ کے نقل کر دینے میں آپ کو نقصان کیا تھا؟

۴۔ کچھ تو ہے آخر جس کی پرده داری ہے؟

علاوه ازیں حقیقت یہ ہے کہ ان الفاظ کا مجھث فیہ مسئلہ سے گہرا تعلق ہے کیونکہ جو جملہ آپ نے اڑایا ہے اس طرح ہے۔ حضرت عائشہ صدیقہ فرماتی ہیں میں نے عرض کی یا رسول اللہ ﷺ اتنام قبل ان تو تر فقال یا عائشہ ان عینی تسامان ولا ینم قلبی“ جسے آپ نے اپنے اس گالی نامہ کے صفحہ نمبر ۱۰ پر نقل کر کے اس کا ترجمہ اس طرح لکھا ہے: ”کیا آپ و تر پڑھنے سے پہلے سو جاتے ہیں پھر بیدار ہو کر اس طرح وضو کے بغیر نماز پڑھ لیتے ہیں؟ تو آپ نے فرمایا کہ اے عائشہ میری آنکھیں تو سو جاتی ہیں اور میرا دل جاگتا رہتا ہے یعنی نیند سے میرا وضو نہیں ٹوٹا“ (اہ بلفظہ)

جس سے یہ بات روزِ روشن کی طرح واضح ہو رہی ہے کہ اس میں مذکورہ نماز نقل سے مراد مخصوص وہ نفل نماز ہے جو رسول اللہ ﷺ نیند فرمائے کے بعد ادا فرماتے تھے اور وہ تہجد ہی ہے کیونکہ اس کے لیے نیند شرط ہے جیسا کہ ہم اسے ”تحقیق جائزہ“ میں قاہر دلائل سے ثابت کر چکے ہیں ملاحظہ ہو ( صفحہ نمبر

۱۳ تا ۱۵) وہ تراویح نہیں ہو سکتی کیونکہ تراویح، نیند کرنے سے پہلے پڑھی جاتی ہے (کما لا يخفى عن حابيل فضلاً عن فاضل) معلوم ہوا کہ اس جملہ کا اس مسئلہ سے صرف گہرا تعلق ہی نہیں بلکہ یہ جملہ پورے ضمون حديث کی جان ہے جس پر اس میں مذکور نماز کی نوعیت کے بھئنے کا دار و مدار ہے۔

**مرغے کی وہی ایک ثانگ:-**

مگر مؤلف صاحب اپنی اسی ہست پر قائم ہیں اور ان حقائق سے آنکھیں بند کرتے ہوئے اس کے فوراً بعد ارشاد فرماتے ہیں:

”اب پتا میں ان الفاظ سے تجد اور تراویح جدا جدا کمال سے ثابت ہو گئیں بلطفہ (ملاحظہ ہو صفحہ ۱۰)

تعصب کی پی آنکھوں سے اتار دیں واضح ہو جائے گا پھر بھی نہ مانیں تو جناب کی اس ہست کا بہترین جواب جناب کے وہ الفاظ ہیں جو آپ نے اپنے گالی نامہ کے صفحہ ۳۶ پر لکھے ہیں ان کو آئینہ بنانے کار ان میں اپنی شکل دیکھ لیں ”کمال سے ثابت ہو گئیں“ سمجھ میں آجائے گا۔ چنانچہ آپ کے لفظ ہیں۔

”اگر سورج چڑھنے اور نکلنے کے باوجود الہ اور چگاڑ کی نظر کام نہ کرے ان کو سورج نظر نہ آئے یا اسے دیکھنے کی تاب نہ لاسکیں تو سورج کا کیا قصور؟ یا دوسروی مخلوق ان دونوں کو سورج کیسے دکھائے؟ ورنہ اس کا سورج تو چڑھا ہوا ہے“ اہ - نعمۃ رسالت: یا رسول اللہ

س اہنی کے مطلب کی کہہ رہا ہوں اہنی کی محفل سجا رہا ہوں  
ہے محفل میری بات ان کی چراغ میرا ہے رات ان کی  
**خائن کا حکم بقول مؤلف:-**

اپنی مجرمانہ خیانت اور تحریف کو لفظوں کے وزن تلے دبانے کی غرض سے لفاظی کرتے ہوئے مؤلف نے لکھا ہے کہ خیانت کرنا لعین اور نمک حرام آدمی کا

کام ہے اہ ملجمعاً (ملاحظہ ہو صفحہ ۱۰) پس جب مؤلف کا حدیث میں تحریف و خیانت کرنا ایک حقیقت ثابتہ ہے تو اس کا جو نتیجہ نکلتا ہے کسی بھی اہل عقل پر مخفی نہیں۔ منطقی حوالہ سے یہ بحث اس طرح سے طے ہو گی کہ ا۔ ایک شخص نے حدیث میں تحریف اور مجرمانہ خیانت کی ہے اور ۲۔ جو ایسا کرے وہ حسب تصریح ”ما ذلتانا“ لعین و نمک حرام شخص ہے۔ للهذا وہ شخص مؤلف کے بقول لعین و نمک حرام شخص ہے۔ بوجبو تو جانیں وہ کون ہے؟  
ایں ہمہ آورہ تست

### رجسٹر خائن ولعین

مؤلف نے فضول واویلا اور خود ستائی کے ذریعہ اپنے اس جرم کو چھپانے اور اس سے جان چھڑانے کی غرض سے صفائی کا ایک بیا اور مخصوص انداز اختیار کرتے ہوئے لکھا ہے: ”خیانت تو وہ لعین کرے جو خالق و رازق کے سوا اپنے جیسے محتاج انسانوں کو داتا بیائے اور حقیقی داتا خالق و رازق کا نمک حرام بنے اور مساجد کے نام سے اور مختلف ناموں کی بدعتات کے ارتکاب سے لوگوں سے چندہ وصول کر کے دنیاوی مقاصد حاصل کرے ہمیں خیانت کرنے کی کیا ضرورت ہے ہم تو اپنے خالق و مالک اور حقیقی داتا کو ہی رازق سمجھتے ہیں خواہ ساری دنیا مخالف ہو جائے ہمیں کسی کی پرواہ نہیں کیونکہ ہمارا داتا اور رازق صرف اور صرف اللہ تعالیٰ ہے“ اہ بلفظہ (ملاحظہ ہو صفحہ ۱۰ گالی نامہ) مگر اس سے انہوں نے ہمارے اس الزام کو اٹھانے کی بجائے اسے مزید پختہ کر کے خود اپنے لفظوں میں اپنے لعین، خائن اور نمک حرام ہونے پر رجسٹری کر دی ہے اس طرح سے وہ“ یک نہ شد و شد“ اور ”فرمن المطر واستقر تحت المیزاب“ کا صحیح مصدق قرار پائے ہیں (یعنی بارش سے بھاگا، پرانے کے نیچے آکھڑا ہوا) جس میں پہلے تو وہ صرف خود اکیلے ملوٹ تھے اب وہ اپنی پوری قوم کو بھی لے ڈوبے ہیں

۴۔ ہم تو ڈوبے ہیں صنم تم کو بھی لے ڈویں گے  
اس عبارت سے مؤلف کا مقصد مسئلہ توسل کی بناء پر ہم پر ہٹ کرنا اور  
یہ بتانا ہے کہ ان کا گروپ اولیاء کرام (خصوصاً) حضرت واتاگنخ بخش رحمۃ اللہ  
علیہ وغیرہ) سے مانگنے یا لوگوں سے چندوں کی اپیل کرنے کی بجائے سب کچھ  
صرف اور صرف اللہ تعالیٰ سے مانگنے ہیں جو ان کا بست بڑا دجل و فریب اور ان  
کی سخت تبلیس اور شدید کذب بیان ہے جسے ہم ان کا اس صدی کا سب سے  
بڑا جھوٹ کہنے سے ڈر رہے ہیں کیونکہ ہو سکتا ہے کہ وہ اپنی بزرگانہ  
صلحیتوں کو بروئے کار لاتے ہوئے اس سے بھی کوئی بڑا جھوٹ بولیں۔ اگر یہ حق  
ہے تو ان کے جملہ مصارف ہملاں سے آرہے ہیں ان کا اور ان کے واقعی اس میں کافی  
پیش کیے پل رہا ہے۔ جن کا طول و عرض بھی بتاتا ہے کہ واقعی اس میں کافی  
متیریل پھینکا گیا ہے، راتوں رات بڑی بڑی مساجد اور مدارس کی آسمان بوس  
بلد نگین ہملاں سے تغیر ہو جاتی ہیں۔ پھر یہ کتنا بڑا جھوٹ ہے کہ وہ یعنی ان کی  
جماعت کسی سے چندہ بھی نہیں مانگتی۔ ہر ایک جانتا ہے کہ ان کی یو تھے ونگ لشکر  
طیبہ، کشمیر کے نام پر نہ صرف قربانی کے موقع پر قربانی کی کھالیں اور چمڑوں کے  
جمع کرنے کے لیے ملکی یوں پر کیمپس لگاتے ہیں بلکہ اس حوالہ سے وہ پورا سال  
لوگوں کی چڑیاں بھی اوہیڑتے رہتے ہیں۔ ملک کے مختلف مقالات پر غیر مقلدوں  
نے مساجد و مدارس کے نام پر چندے جمع کرنے کے پھٹے لگارکھے اور اڑے قائم  
کیے ہوئے ہیں۔ دستاویزی ثبوت کے طور پر ان کے مسلک کا مشہور ہفت روزہ  
رسالہ اہل حدیث (شمارہ نمبر ۱ جلد ۲۹ مطبوع رمضان المبارک ۱۴۳۸ھ تا ۲۷  
جنوری ۱۹۹۸ء) کا تازہ شمارہ اخفاک روکیے لیں اس کے صفحہ نمبر ۶، صفحہ نمبر ۲۲ صفحہ  
نمبر ۲۶، صفحہ نمبر ۲۸ اور آخری صفحہ پر مختلف ذمہ دار تم کے بڑے  
بڑے غیر مقلدوں کی طرف سے اپنے مختلف مذہبی اداروں کے لیے نہایت لجاجت  
کے ساتھ چندوں کی اپیلیں درج ہیں بلکہ اس کے صفحہ ۲۲ پر ایک "اہل حدیث"

کے بارے میں لکھا ہے کہ وہ فراؤ بازی سے ایک ادارے کے نام پر چندہ جمع کرنے  
کا کاروبار کرتا ہے۔ گویا حیم صاحب کے فتویٰ کے مطابق ان کے یہ سب غیر مقلد  
بھائی، خائن، یعنی اور نمک حرام ہیں؟  
بانی لفظ "واتا" کے حوالہ سے انہوں نے حضرت واتا گنج بخش علیہ الرحمۃ  
پر جو ہٹ کی ہے؟ تو اولاً اس جاہل کو اتنا بھی پتہ نہیں کہ یہاں واتا معنی "تنی"  
ہے ملاحظہ ہو (فیروز اللغات اردو "خود سائز صفحہ طبع تاج کمپنی) تو کیا کسی جو وہ  
و سخا کے پیکر کو "تنی" کہنا جرم ہے؟ کیا قرآن و حدیث میں سخاوت اور تنی کی  
تعریف اور بخل و بخیل کی مذمت موجود نہیں۔ کیا صحیح حدیث کے یہ لفظ نہیں  
ہیں الید العلیا خیر من الید السفلی (دینے والا ہاتھ لینے والے ہاتھ  
سے بہتر ہے) اس علم سے کورے کو درجہ ابتدائیہ کا چھوٹا سا رسالہ "کریما" بھی  
نہیں آتا جس میں "در صفت سخاوت" اور "در مذمت بخیل" کے عنوانوں  
کے تحت تنی کو سرہا اور کنجوس کو رکیا گیا ہے  
علاوه ازین خود مؤلف نے اللہ تعالیٰ کو بار بار "حقیقی واتا" لکھ کر مخالف  
کے واتا ہونے کا اقرار کر کے اپنے موقف کے جھوٹے ہونے کو تسلیم کر لیا ہے  
کیونکہ جب وہ حقیقی واتا ہے تو کوئی مجازی اور عطاۓ واتا بھی تو ہو گا۔ اگر یہ  
تقسیم صحیح نہیں تو لفظ حقیقی کو لانے کا فائدہ ہی کیا ہے مؤلف صاحب ہمیں گالی  
دینے کی نیت سے بار بار ان لفظوں کی رٹ لگاتے ہیں کہ "دروغ گو را حافظہ  
نباشد"۔ پس "لا ذاکرۃ لکذاب" کی شان کے مالک اس بدھے کو چاہیئے کہ اب  
وہ اس کی تشیع پڑھ کر خود پر اس کا دم کر لے۔ بانی محبوب خدا سے مانگنے کا  
مطلوب یہ ہمارے نزدیک مخفی طلب دعا ہے جو قرآن و سنت کی رو سے درست و  
بجا اور اس کا جواز شرعاً ثابت ہے۔ جس کی تفصیل ہمارے علماء کی اس موضوع  
پر کمھی گئی تصانیف جلیلہ میں ہے۔ جیسے اللہ والعلیٰ وغیرہ اس کی وضاحت  
ہمارے رسالہ "اہل حدیث مذہب کی حقیقت" میں بھی ہے۔

باقی انہوں نے ہمیں ارتکاب بدعتات کا جو طعنہ دیا ہے صحیح معنی میں اس کا مصدقہ بھی وہ خود ہی ہیں۔ اور تو اور ان کا مذہبی نام (اہل حدیث) بھی اصول و شرع اور خود ان کے قواعد کے پیش نظر یہ عتِ مذمومہ ہے جسے ہم کئی دلائل سے ثابت کر آئے ہیں۔ (ملاحظہ ہو صفحہ رسالہ ہذا) اگر ہمارے معمولات میں سے ہمارے کسی معمول کو نامزد کر کے حسب اصول اس کا بدعت شرعیہ ہونا ثابت کیا ہوتا تو ہم اس کے جواب د تھے جس کا ہم تابوٰ توڑ جواب پیش کر کے ان کی طبیعت خوب صاف کر دیتے، اس کے بغیر یہ ان کی ہمیں گالی ہے جس کے لیے وہ قطعاً "مجبور ہیں کہ یہ ان کی "پرانی عادت" ہے جس کے بغیر ان کا کھانا ہضم نہیں ہوتا اور دلائل سے عاری ہونے کے باعث کتاب کا جنم بڑھانے کے لیے بھی اس کی انہیں "شدید حاجت" تھی۔ آخر مرتب تکیانہ کرتا۔ حق ہے:

۶۔ گراہ خود ہیں اور رکھتے ہیں ہمیں غلط کار

اس حدیث میں ایک اور تحریف:-

مؤلف اپنے ایک جھوٹ کو چھپانے کے لیے قدم قدم پر کئی کئی جھوٹ بول کر اس حدیث میں مزید خیانت پر خیانت اور تحریف پر تحریف کا مرتب ہوتا چلا جا رہا ہے چنانچہ حدیث کا منقولہ بالاجملہ ہے اس نے حدیث کو حسب خواہش معنی پر ڈھالنے کے لیے اڑا دیا تھا۔ اس کے بارے میں ایک اور تحریف کرتے ہوئے لکھتا ہے: "ان الفاظ سے تو آپ کا صرف ایک مجرمہ ثابت ہوتا ہے وہ یہ کہ دوسرے مانساوں کی طرح آپ غفلت کی گہری نیند نہیں سوتے تھے (الی) جس سے آپ کا وضو ٹوٹے" اہ بلفظہ ملخصاً۔ (ملاحظہ ہو گالی نامہ صفحہ نمبر ۱۰) مؤلف نے اپنے مزاعم کے اثبات کے لیے جو لفظ "صرف" لکھا ہے وہ حدیث میں بعینہ ایسا اضافہ ہے۔ اس کے لفظوں میں جس کا ارتکاب زمانہ قدم کے خائن و محرف یہود و نصاریٰ کرتے تھے جس کی ایک دلیل یہ ہے کہ یہ اس کا

محض ہے بنیاد اور بلا دلیل و عویٰ ہے جس کے ثبوت کی وہ کوئی صحیح دلیل پیش کرنے سے عاجز رہا ہے اور اسے وہ انشاء اللہ تاصح قیامت ثابت بھی، نہیں کر سکتا ہے۔ ذرہ بھر بھی اس میں صداقت اور جرأۃ ہے تو اپنے حسب اصول، لائے کوئی ایسا ارشادِ رسول ﷺ جس میں آپ نے اس مقام پر "صرف" یا اس کا ہم معنی کوئی لفظ ارشاد فرمایا ہو۔ یا جس میں آپ نے نیند سے پہلے اور نیند کے بعد والے نوافل کو ایک ہی قسم ثمار فرمایا ہو۔ پھر تجupt ہے کہ مؤلف اپنی اس ورق سیاہی کو بھی بھول گیا ہے جس میں اس نے اپنے نظریہ کے بر عکس محض الْوَسِيدِ حکمرے کی غرض سے بار بار یہ واویلا کیا ہے کہ حدیث جس حدیث کو جس باب میں رکھ دے اسے اسی معنی ہی میں لیا جائے گا۔ تو کیا امام بخاری اور امام مسلم طیہما الرحمۃ نے اس حدیث کو مختلفہ کتب و ابواب میں آپ گورا حافظہ نباشد" (اور لازکۃ لکذاب) کا مصدقہ یہ مؤلف کس طرح سے خود ہی ایک اصول پیتا پھر خود ہی اس کو پس پشت ڈال کر بار بار "افتومنون بعض الكتاب و تکفرون بعض" کی منظر کشی اور "میٹھا ہپ اور کڑوا تھو کا مظاہرہ کر رہا ہے۔

حقیقت یہ ہے کہ پیش نظر مقام پر محدثین اس حدیث کو اثباتِ مجرمہ کے لئے نہیں لائے جس کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ اس حدیث کو امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ اثباتِ مجرمہ کی غرض سے کتاب المناقب کے "باب کان النبی ﷺ" کی کسی نام عنینہ ولا یہاں قلبہ" میں علیحدہ لائے ہیں۔ یعنی اس امر کا بیان کہ نبی کسی صفت ﷺ کی آنکھیں سوتی تھیں اور آپ کا دل نہیں سوتا تھا۔ (ملاحظہ ہو بخاری، جلد ا، صفحہ ۵۰۲ - ۵۰۳) جس سے مؤلف کی تلبیس، واضح ہوتی ہے۔)

## فیصلہ حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب

مؤلف کے منقولہ بالا اس جملہ کو غیر متعلق بتانے کے کذب، جھوٹ اور نہایت درجہ غلط ہونے کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ موجودہ اختلاف سے پہلے کے بڑے بڑے محدثین اسے اس میں مذکور رسول اللہ ﷺ کی نفلی نماز کے نماز تہجد ہونے کی دلیل مان کر صدیوں پہلے، مؤلف کے اس باطل نظریتے اور غلط استدلال کا "پوسٹ مارٹم" فرمائچے ہیں چنانچہ مسلم میں الفرقین جلیل القدر محدث حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ بخاری مسلم وغیرہما کی اس حدیث کے بارے میں فرماتے ہیں : "آل روایت محمد بن نماز تہجد است کہ در رمضان وغیر رمضان یکسال بود غالباً بعد یا زده رکعت مع الوترے رسد۔ دلیل برین حمل آنت کہ روایی این حدیث ابو سلمہ است در تتمة این روایت میگوید کہ قالت عائشة فقلت يا رسول الله ﷺ انتم قبل ان تو توترا قال يا عائشة ان عینی تنامان ولا ینام قلبی کذا رواه البخاری و سلم۔ و ظاہرا است کہ نوم قبل ازو توترا نماز تہجد متصور میشونہ غیر آن اھ ما ارونا بلطفہ یعنی حضرت ام المؤمنین کی اس روایت میں مذکور، رسول اللہ ﷺ کی اس نماز سے مراد تہجد ہے جو سال کے بارہ میہوں میں برایر اور عموماً و ترسیت گیارہ رکعات ہوتی تھی جس کی دلیل یہ ہے کہ اس حدیث کے راوی ابو سلمہ نے اس کا آخری جملہ اس طرح سے بیان کیا ہے کہ حضرت عائشہ نے فرمایا میں نے عرض کی یا رسول اللہ ﷺ آپ و تر پڑھنے سے پہلے سو جاتے ہیں؟ تو آپ نے فرمایا : اے عائشہ میری آنکھیں سوتی ہیں لیکن میرا دل جاتا رہتا ہے جیسا کہ اسے امام بخاری اور امام مسلم نے روایت کیا ہے اور ظاہر ہے کہ وتر سے پہلے سو جاتا نماز تہجد ہی میں متصور ہو سکتا ہے نہ کہ اس کے علاوہ کسی اور نفلی نماز میں اھ۔ ملاحظہ ہو : (فتاویٰ عزیزی فارسی جلد اول صفحہ نمبر ۱۹) طبع کتاب فروشی حاجی محمد علیم کتاب فروشی بازار کابل افغانستان)

## اقرار بے مشیت سرکارہ۔ ﷺ کی بے

مؤلف اور اس کی (نام نہاد اہل حدیث) پارٹی کا حضور ﷺ کی بے مش و بے مثل ذات اندس کے بارے میں ایک گستاخانہ عقیدہ یہ بھی ہے کہ آپ معاذ اللہ عام انسانوں کے طرح بشر ہیں۔ منقولہ بالا جملہ کو اڑانے سے مؤلف کا ایک مقصد اپنے اس باطل نظریتے کو تحفظ دینا بھی تھا کیونکہ اس سے آپ علیہ السلام کی بے مشیت واضح ہوتی ہے جو اس کے نظریتے کے قطعاً "منافی ہے مگر علی کل شئی قادر ذات نے مؤلف کے گستاخ قلم سے اپنے جیب غفت کی گہری نیندا نہیں سوتے تھے (ال) جس سے آپ ﷺ کا چھوٹوئے" مان لیا ہے کہ آپ کے بارے میں اہل ست کا بے مثل بشر ہونے کا عقیدہ صحیح بخاری اور صحیح مسلم کی صحیح حدیث کے مطابق ہے جو اس کا مکفر ہو وہ حدیث کا مکفر اور اہل حدیث مذہب سے خارج ہے۔ پس نام نہاد اہل حدیثوں کو یا تو اپنا یہ باطل نظریتے چھوڑنا ہو گا یا پھر اپنے اس بڑے کے فتویٰ کے مطابق اہل حدیث مذہب سے خارج قرار پانا ہو گا جو ان کی زبان میں کفر کا دوسرا نام ہے اب جو آسان ہوا سے لپا لیں۔ (یا علی مدد)

## ایک اور مغالطہ، تلیس اور جھوٹ کا پوسٹ مارٹم:-

مؤلف نے حضرت ام المؤمنین کی زیر بحث روایت کے دربارہ تراویح ہونے نیز تہجد اور تراویح دونوں کے ایک ہونے کا اثبات کرنے نیز اپنے اس جرم کو چھپانے کی غرض سے ہمارے متعلق اپنی مادری زبان میں لکھا ہے کہ : "رکعات تراویح کی اجمالی بحث" سرفی کے تحت خود تسلیم کر رہے ہیں کہ جو نماز رمضان کے مہینے میں آپ ﷺ نے تین راتیں پڑھائی بحوالہ صحیح بخاری،

قارئین کرام انصاف فرمائیں کھوپڑی کس کی خراب ہے اور دماغی توازن  
کس کا قائم نہیں اور جو شعر انہوں نے لکھا ہے اس کا صحیح مصدقہ وہ خود ہیں یا  
ہم؟ نیز اپنے ہی دام میں گرفتار اور دلدل میں پھنسا ہو اکون ہے وہ یا ہم؟ اور کیا یہ  
لفظ لکھ کر اس بدنیان نے ہمیں گالی نہیں دی۔

ع گمراہ خود ہیں اور کستہ ہیں ہمیں غلط کار  
ع شرم تم کو مگر نہیں آتی

غیر مقلدیت گلب نے ہمارے

رسالہ "تحقیقی جائزہ" کی جس عبارت میں قطع و بیدار کے اسے غلط رنگ دے  
کر پیش کیا ہے وہ مکمل طور پر حسب ذیل ہے:

چنانچہ "رکعتِ تراویح کی انجامی بحث" کرتے ہوئے ہم نے اس میں لکھا  
تھا "یہ امر صحیح احادیث سے ثابت ہے کہ رسول اللہ ﷺ رمضان  
المبارک کی راتوں میں خود بھی قیام فرماتے تھے اور مسلمانوں کو بھی اس کی  
ترغیب دیتے تھے اور یہ بھی ثابت ہے کہ آپ نے روزہ ہارے رمضان کی فرضیت  
کے بعد پوری زندگی میں صرف ایک بار کے ماہِ رمضان کی تائیسوں، پیچیسوں اور  
ستائیسوں شب میں فوراً" بعد نماز عشاء جماعت کے ساتھ نوافل ادا فرمائے تھے  
جن میں سے پہلی شب کو ہٹائی رات، دوسری رات کو آدمی رات اور تیسرا  
شب کو آپ صحیح تک اس نماز میں مصروف رہے۔ ملاحظہ ہو: (صحیح بخاری، صحیح  
مسلم، مکملۃ صفحہ ۲۳۸ نیز ابواؤد جلد ۱، صفحہ نمبر ۱۹۰، نسائی جلد ۱ صفحہ نمبر ۲۳۸)

تفصیل جلد ۱ صفحہ ۹۹، ابن ماجہ صفحہ ۹۳)

مسلمانوں کی اصطلاح میں آپ کی اسی نماز کو "نمازِ تراویح" کے نام سے  
یاد کیا جاتا ہے۔ خلاصہ یہ ہے کہ نمازِ تراویح مسنون نماز ہے جو خود رسول اللہ  
ﷺ سے ثابت ہے۔ البته یہ امر قابل تحقیق ہے کہ آپ نے ان راتوں

صحیح مسلم، ابواؤد، ترمذی، ابن ماجہ، مکملۃ۔ یہ وہی نماز ہے جسکو مسلمانوں کو  
اصطلاح میں تراویح کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ اسی نماز کو اگر ہم تراویح سے  
تبیر کریں تو ارتکابِ خیانت اور تحریفِ معنوی کا الزام دیا جاتا ہے اور خود اسی نماز  
کو تراویح سے تبیر کرتے۔ معلوم ہوتا ہے کہ اس بریلوی مولوی کا دماغی توازن  
قام نہیں۔

ہ ابھا ہے پاؤں یار کا زلف دراز میں

لاؤ اپنے دام میں صیاد آگیا

ملاحظہ ہو۔ (گالی نامہ صفحہ ۷) نیز صفحہ نمبر ۸ پر لکھا ہے: "یہ بریلوی  
مولوی ایک حدیث لیجنی تین رات نماز پڑھانے والی کو تراویح پر محول کرتا ہے  
اور دوسری لیجنی وتروں سمیت گیارہ رکعتاں والی تجد پر اہ۔ جو ان کا زبردست  
مغالطہ، سخت جھوٹ اور شدید تلبیس ہے جس پر جتنی لعنت کے ڈوگرے  
برسائے جائیں کم ہے کیونکہ حضرت ام المؤمنین کی زیر بحث روایت قطعاً" رسول  
اللہ ﷺ کی رمضان المبارک کی اس نفلی نماز کے متعلق نہیں ہے جو آپ  
نے بعد نماز عشاء نید کرنے سے پہلے اپنے اصحابِ کرام کو تین راتیں پڑھائی تھی  
 بلکہ تین راتوں کی اس نماز کو بیان کرنے والی روایت اس سے الگ ہے اور یہ زیر  
بحث روایت اس سے علیحدہ، شے آخر اور چیزے دیگر ہے ہم نے یہ قطعاً نہیں  
لکھا کہ حضرت ام المؤمنین کی یہ روایت ان تین راتوں کی نماز کے بارے میں  
ہے یا اس میں مذکور نماز سے مراد، تراویح ہے بلکہ اس عبارت کا تعلق محض اس  
روایت سے ہے جو ان تین راتوں کی اس نماز کے بیان پر مشتمل ہے اس  
جھوٹے، ملبس اور یہودی منش خائن مؤلف نے ہماری اس عبارت کو غلط رنگ  
ڈے کر پیش کیا اور مغالطہ دینے کی غرض سے اسے ادھورا نقل کیا۔ پھر بھی  
ہمارے ہی متعلق کہا جاتا ہے کہ "معلوم ہوتا ہے کہ اس بریلوی مولوی کا دماغی  
توازن قائم نہیں"۔

میں جماعت کے ساتھ کتنی رکھتیں ادا فرمائی تھیں؟ پس اس بارے میں ہماری تحقیق یہ ہے کہ احادیث کے پورے ذخیرے میں اس کا تو کوئی صحیح صریح ثبوت نہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ان راتوں میں آٹھ یا اس سے کم تراویع پڑھی ہو البته صرف ایک روایت ایسی ہے جس سے یہ اشارہ ملتا ہے کہ آپ ﷺ رمضان المبارک میں وتر کے علاوہ بیس رکعت تراویع پڑھتے تھے۔ ملاحظہ ہو: (مصطفیٰ ابن الی شیبیہ جلد ۲ صفحہ ۳۹۵ نیز مند کشی، مجمع بلوی، مجمع کبیر طبرانی، یہقی، تعلیق آثار السنن صفحہ ۲۵۳)

یہ روایت اگرچہ باعتبار سند اتنا قوی نہیں تاہم حضرت عمر فاروق کا اپنے دورِ خلافت میں میں تراویح کو راجح فرمانا، صحابہ و تابعین اور امام ابو حنیفہ، امام مالک، امام شافعی اور امام احمد بن حبل وغیرہم ائمۃ مجتہدین اور فقہاء و محدثین کا بیشہ بیس تراویح پر عمل کرنا اور میں سے کم پر راضی نہ ہونا سے درجہ ضعف سے انہا کرقوت کے اعلیٰ پائے میں پہنچا دیتا ہے اہ ملاحظہ ہو: ("آٹھ تراویح کے ولائل کا تحقیق جائزہ" صفحہ ۲، صفحہ ۵ طبع رحیم یار خان)

یہ ہے ہماری وہ مکمل عبارت جس میں ہاتھ کی صفائی دکھاتے ہوئے قطع و بردید اور مجرمانہ خیانت کر کے مؤلف نے اسے غلط رنگ دے کر کیا کچھ بات کا بتکردا اور پھانس کا پانس بنایا کہ پیش کیا۔ اقتباس اگرچہ طولی ہے لیکن اس کے بغیر چارہ بھی نہیں تھا، ہم نے وہ عبارت پوری نقل کر دی ہے مگر آپ ان دونوں میں تقابل اور موازنہ کر کے مؤلف کی کذب بیانی، تلیس اور ہیرا پھیری کو بائسی سمجھ سکیں اور اس میں کسی قسم کی وقت کا سامنا نہ کرنا پڑے۔ بس تین راتوں والی روایت اور حضرت امّ المؤمنین صدیقہ کی روایت کو ایک قرار دینا مؤلف کی واقعی تحریف معنوی اور مجرمانہ خیانت اور ہمارا ان دونوں میں فرق کر کے روایت صدیقہ کو دربارہ تہجد اور تین راتوں والی اس روایت کو دربارہ تراویح ہونا بیان کرنا قطعاً "مطابق واقعہ اور امر واقعی کا بیان ہے۔

## اممۃ حدیث اور بزرگان غیر مقلدین سے تائید:-

جس کی وضاحت ہم "تحقیق جائزہ" میں متعدد ائمۃ حدیث (امام سیوطی، امام کشی، امام بکی وغیرہم) بلکہ خود بزرگان غیر مقلدین (ابن تیمیہ، قاضی شوکانی، صدیق حسن بھوپالی اور مولوی وحید الزماں حیدر آبادی نیز مولوی نور الحسن بن صدیق حسن غیر مقلد) کے ان دوٹوک الفاظ سے کرچکے ہیں جن میں انہوں نے حضرت امّ المؤمنین کی اس روایت کے پیش نظر ہونے کے باوجود نہایت صراحت کے ساتھ اپنی آرائی پیش کرتے ہوئے اپنی اپنی کتب میں لکھا ہے کہ بسند صحیح یہ کہیں ثابت نہیں کہ آپ ﷺ نے تراویح کی کتنی رکعتاں پڑھی تھیں (ملاحظہ ہو صفحہ ۸ تا صفحہ ۱۱) جو اس امر کی واضح دلیل ہے کہ حضرت صدیقہ کی اس روایت کا تین راتوں والی اس نماز سے کوئی تعلق نہیں۔ اگر وہ اس کے بارے میں ہوتی تو یہ حضرات صاف کہہ دیتے کہ آپ نے ان راتوں میں آٹھ رکعتاں تراویح پڑھی تھی اور دلیل کے طور پر حضرت صدیقہ کی اس روایت کو پیش کر دیتے (ولکن اذ لیس فلیس)

## امام ابن حجر عسقلانی کا فیصلہ:-

نیز امام ابن حجر عسقلانی (کہ مؤلف جن کا جنون کی حد تک مذاج ہے ان کا فیصلہ بھی یہی ہے کہ "ولم ارفی شئی من طرقہ بیان عدد صلوتوہ فی تلک اللیالی" یعنی ان تین راتوں میں رسول اللہ نے کتنی رکعتاں تراویح پڑھی تھی؟ میری تحقیق کے مطابق اس حدیث کے تمام طرق میں سے کوئی ایک طریق بھی ایسا نہیں جس میں اس کی وضاحت ہو۔ ملاحظہ ہو (فتح الباری شرح صحیح البخاری جلد ۳ صفحہ ۱۶ طبع یروت) بلکہ خود مؤلف نے بھی امام ابن حجر کی یہ عبارت اپنے گالی نامہ میں نقل کر کے اسے برقرار رکھا ہے۔ (ملاحظہ ہو صفحہ نمبر ۲۸ گالی نامہ) بالق ابن خزیمہ اور ابن حبان کے حوالہ سے جو انہوں نے حضرت

جاہر کی روایت نقل کی ہے وہ بھی مؤلف کو قطعاً "مفید نہیں اور نہ ہی ہمیں کچھ مفترز ہے جس کی تفصیل تحقیقی جائزہ صفحہ ۱۹ میں کرو دی گئی ہے۔ نیز مزید وضاحت آئندہ سطور میں بھی آ رہی ہے۔ جس سے اتنا تو بہر حال ثابت ہو گیا کہ حافظ ابن حجر کے نزدیک روایت صدیقه کو ان تین راتوں والی نماز سے کوئی تعلق نہیں ورنہ وہ اسے دلیل بنانے کے لئے کہ رکعات کی تعداد کا تعین کر دیتے (وھا المقصود) امام قسطلاني وغيره کافیصلہ:-

نیز شارح بخاری المام قسطلاني فرماتے ہیں کہ: "اما قول عائشة الآتى في هذا الباب ان شاء الله تعالى ما كان اى النبي صلى الله عليه وسلم يزيد في رمضان ولا في غيره على احدى عشرة ركعة فحمله أصحابنا على الوتر" یعنی ہمارے ائمہ نے فرمایا کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کا یہ قول (جو اس باب میں ان شاء اللہ تعالیٰ آرہا ہے) کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سال کے بارہ مہینوں میں (خواہ وہ ماہ رمضان ہوتا یا کوئی اور آپ) گیارہ رکعات سے زیادہ نہیں پڑھتے تھے، (غوری) وتر (یعنی نماز تہجد) کے بارے میں ہے۔ ملاحظہ ہو:- (ارشاد الساری جلد ۳ صفحہ ۳۲۶ طبع بیروت)

### شہ عبد العزیز محدث دہلوی کافیصلہ:-

نیز فتاویٰ عزیزی فارسی ج ۱، صفحہ ۱۹ کے حوالے سے آپ کا یہ فیصلہ صفحہ ۵۷  
پر گزر چکا ہے کہ "آن روایت محمول بر نماز تہجد است" یہ روایت نماز تہجد کے بارے میں ہے۔ اور۔

### امام بخاری پر جھوٹ کا پوسٹ مارٹم:-

مؤلف نے اپنے اس جرم (خیانت و تحریف) کو چھپانے کی غرض سے امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کو بھی اس میں ملوث ظاہر کر کے ان پر بھی یہ جھوٹ بولا اور

تلبیس سے کام لیتے ہوئے یہ افتاء باندھا ہے کہ وہ بھی اس کی طرح اس امر کے سائل تھے کہ تہجد و تراویح ایک ہی نماز کے دو نام ہیں۔ چنانچہ ہمرا پھیری اور دجل و فریب سے کام لے کر اور "دو اور دو چار روشیاں" کے فلسفہ پر عمل پیرا ہوتے ہوئے اس نے لکھا ہے:

"نیز جن تین راتوں میں ماه رمضان میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے نماز پڑھائی (الی) اسی حدیث کو امام بخاری نے کتاب التجد میں بیان کیا ہے۔ اس طرح اس حدیث کو جو وتروں سمیت گیارہ رکعات والی، ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے مروی ہے ان دونوں حدیشوں کو امام بخاری نے کتاب التجد میں ذکر کیا ہے نیز یہ دونوں حدیشوں امام بخاری کتاب الصوم باب فضل من قام رمضان میں بھی لائے ہیں۔ صحیح بخاری ج ۱، صفحہ ۳۶۹ پ ۸، اس سے روز روشن کی طرح واضح ہے کہ امام بخاری کے نزدیک بھی تہجد اور تراویح ایک ہی نماز ہے لیکن یہ بریلوی مولوی ایک حدیث ..... کو تراویح پر محمول کرتا ہے اور دوسری حدیث ..... کو تہجد پر اہ ملخصاً" - (ملاحظہ ہو گالی نامہ صفحہ ۷، ۸)

یہ مؤلف کا امام بخاری پر بہت بڑا بہتان، سخت جھوٹ اور بڑا مغالطہ ہے جو محض اس کی اپنی تراش خراش اور بقول خود اول من قاس ابلیس" کے تحت اس کے اپنے ابلیسی قیاس کا تیجہ ہے۔ امام بخاری نے یہ قطعاً نہیں فرمایا کہ ان کے نزدیک "تہجد و تراویح" ایک ہی نماز کے دو نام ہیں اور نہ ہی ان کی یہ مراد ہونے پر کوئی صحیح دلیل قائم ہے اور نہ ہی ان کی یہ مراد ہو سکتی ہے کیونکہ

### جواب:-

قرآن و حدیث کے بے شمار دلائل اور کئی ٹھوس شواہد اور علم و تحقیق کی رو سے نماز تراویح اور نماز تہجد و مختلف نمازوں ہیں جس کی ایک آسان اور واضح دلیل یہ ہے کہ نماز تہجد کے لیے عشاء کے بعد کچھ نہ کچھ نہ نیز کر لینا شرط ہے نیز

### جواب ۳:-

اگر بالفرض وہ اس کے قائل ہوں بھی تو بھی یہ ہمیں کچھ مضر نہیں اور تھے ہی مؤلف کو کچھ مفید ہے کیونکہ ہم ان کے مقلد نہیں کہ اصولاً "ان کا کوئی عندیہ" ہم پر جھٹ ہو جب کہ مؤلف اپنے خلاف اقوال علماء سے جان چھڑانے کے لیے یہ تحریر دے چکا ہے کہ چونکہ وہ غیر مقلد ہے اس لیے ان علماء کے اقوال ان پر جھٹ نہیں ہو سکتے پھر اگر مؤلف اور ان کی پارٹی کی بد زبانی کے مطابق امام اعظم ابو حنیفہ سے غلطی ہو سکتی ہے تو انہیں اپنا ہی یہ اصول یہاں کیوں بھول گیا اور وہ ہمارے خلاف معصوم کیوں بنادیے گئے جب کہ وہ علم و تحقیق کے معیار پر پورا بھی نہیں اترتا۔

ع بہی عقل و انبیا باید گریست

### جواب ۴:-

کسی حدیث کے کسی حدیث کو کسی عنوان کے تحت رکھ دینے سے یہ کب لازم ہے کہ وہ واقع میں بھی اس کے مطابق بھی ہو۔ یہ بھی تو عین مکن ہے کہ حدیث کا مضمون کچھ ہو اور حدیث صاحب اس سے کچھ اور سمجھ رہے ہوں کیونکہ عنوان باب، حدیث کی اپنی فہم کا نتیجہ ہوتا ہے جس کا مطابق واقعہ ہونا کچھ ضروری نہیں۔ اگر ایسا نہیں ہے تو مؤلف اور اس کی پارٹی ائمۃ متبویین بالخصوص اعظم الفقياء حضرت امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے بعض مسائل پر چوٹ کرتے ہوئے انہیں اپنی کج فہمی اور کم علمی کی بناء پر قرآن و حدیث کے خلاف قرار دینے کی ہرزہ سرانی کیوں کرتے ہیں؟ یا اگر اس کمپنی کے پاس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا کوئی ایسا واضح ارشاد ہو جس میں آپ نے واضح طور پر یہ فرمایا ہو کہ بخاری (وغیرہ محدثین) جس حدیث کو جس باب کے جس عنوان کے تحت رکھ دیں تو بغیر کسی چون و چرا اور بحث و تمحیص کے محض آنکھوں پر پتی باندھ کر

تھجد تبلیغ بحث مکتبہ المکرہ میں مشروع ہوئی جب کہ تراویح بعد بحث مدینہ منورہ میں شروع فرمائی گئی جو نیز کرنے سے پہلے اول شب میں ادا کی جاتی ہے جس کی مکمل تفصیل ان دو دلائل کے علاوہ دیگر آٹھ دلائل سے ہمارے رسالہ "تحقیق جائزہ" میں موجود ہے (لاحظہ ہو صفحہ ۱۳ تا صفحہ ۷) جن کا مؤلف، کوئی صحیح اور تسلی بخش جواب پیش نہیں کر سکا بلکہ بعض کو تو اس نے چھوٹا تک نہیں بعض کے متعلق بعض یہ کہہ کر گزر گیا کہ "ان کا جواب ہو گیا" (جس کی تفصیل عنقریب آرہی ہے)۔ پس اس صورت میں یہ کیسے باور کیا جا سکتا ہے کہ امام بخاری جیسے علامہ فہمہ شخص حقائق اور علم و تحقیق کے برخلاف یہ مضحکہ خیز اور نہایت درج غلط رائے رکھتے ہوں گویا مؤلف نے آپ کو اس کا قائل بتا کر "المرء یقیس علی نفسہ" کا مظاہرہ کیا اور در پرده آپ پر سخت چوٹ کرتے ہوئے دبے لفظوں میں آپ کو لا علم اور جلائل کہنے کی گندی گالی دی ہے (فالی اللہ المشتعل)۔

### جواب ۵:-

امام علامہ تاج الدین سیکی شافعی رحمۃ اللہ علیہ (متوفی ۱۷۷ھ) نے آپ کے طبقہ ثانیہ کے شافعی علماء میں شمار کیا ہے۔ ملاحظہ ہو (طبقات شافعیۃ الکبری جلد ۲، صفحہ ۲۲۲ تا ۲۲۳ طبع قاهرہ (مصر)) جس سے معلوم ہوا کہ آپ غیر مقلد نہیں تھے بلکہ فہقی حوالہ سے شافعی مقلد تھے جو اس بات کی واضح دلیل ہے کہ آپ نہ تو آٹھ تراویح کے قائل تھے اور نہ ہی تھجد و تراویح آپ کے نزدیک ایک نماز کے دو نام ہیں کیونکہ احناف حنابلہ اور ماکیہ کی طرح شافعیۃ بھی اس کے قائل نہیں ہیں۔ تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو: (قطلانی شرح بخاری جلد ۲ صفحہ ۲۲ طبع بیروت۔ نیز عمدة القاری جلد ۱۱ فتح البیاری جلد ۳)

اسے مان لینا، وہ ہمیں بھی دکھلایا جائے مگر ہم بھی اس پر عمل سے محروم نہ رہیں۔ اگر یہ درست ہے تو ائمۃ حدیث نے امام بخاری وغیرہ محدثین کے قام کروہ بعض عنوانین ابواب کو ان کے معنوں سے غیر مطابق کہہ کر ان پر اعتراض کیوں کیا ہے۔ نیز ایک ہی حدیث کے تحت کیوں لاتے ہیں۔ دورۃ غیر مقلدۃت اپنی فہم کے مطابق مختلف ابواب کے تحت کیوں لاتے ہیں۔ فتح الباری جلد ۳ صفحہ ۴۲ طبع بیروت میں امام بخاری کے قام کروہ اس عنوان "باب صلوٰۃ الفتحی فی الفرق" کے تحت مذکور حدیث کے حوالہ سے مرقوم ہے:- و قد اشکل دخول هذا الحديث فی هذه الترجمة وقال ابن بطال ليس هو من هذا الباب وإنما يصلح فی باب "باب من لم يصل الفصلی واظنه من غلط الناسخ اه اس قسم کے سیکڑوں حوالہ جات ہیں جنہیں بخوبی طوال ترک کیا جاتا ہے۔ مفترض، مفترض علیہ میں سے کسی ایک کا صحیح اور دوسرے کا غلط ہونا لازم ہے وہو المقصود اذہما کلاما من المحدثین فافہم ولا تکن من الغفلین

نیز امام مسلم، حدیث "لاتصوم المرأة الا باذن اهلها" کو کتاب الصوم کی بجائے کتاب الزکوة میں لائے ہیں یعنی جو حدیث روزے کے باب میں رکھتے جانے کے قابل تھی اسے زکوة کے باب میں لائے (ملاحظہ ہو مسلم جلد ۱، صفحہ ۳۳۰)

نیز "حدیث مالی اراکم رافعی ایدیکم الحدیث" کو نائل نے کتاب السو میں رکھا ہے۔ جب کہ امام ابن ابی شیبہ نے اسے "من کرہ رفع الیدین فی الدعاء" کے زیر عنوان اور ابو عوانہ نے اسے "بیان النہی عن الاختصار" کے عنوان کے تحت رکھا ہے۔ ملاحظہ ہو (مصنف ابن ابی شیبہ ج ۲، صفحہ ۳۸۶۔ منہ ابو عوانہ جلد ۲، صفحہ ۸۵)

پس مؤلف یا تو اپنے اس بے بنیاد دعویٰ کو اپنے حسب اصول کسی صریح

آیت یا صحیح صریح مرفوع حدیث سے ثابت کرے جس میں اللہ تعالیٰ یا رسول ﷺ نے تہجد و تراویح کو ایک نمار کے دونام ہوتا قرار دیا ہو یا پھر یہ لکھ کر دے کہ یہ محدث کسی حدیث کو کسی بھی باب میں کسی بھی عنوان کے تحت رکھ دے یا اس سے جو کچھ وہ سمجھ لے اسے اسی ہی معنی میں سمجھنا لازم اور اس سے انکار اہل حدیث مذہب سے خارج ہونے کے مترادف ہے۔ دیدہ پلیٹ

### و بطرق آخر:-

اگر عنوان باب اور اس کے تحت لاقی جانے والی حدیث میں واقع میں بھی مطابقت کا ہوتا ضروری ہے اور اس کے متوافق محدث سے اس میں غلطی کا واقع مطابقت کا ہوتا ضروری ہے تو اسی بخاری ہی سے ہم ذیل میں بطور نمونہ دو حدیثیں پرورد ہو جانا، ناممکن ہے تو اسی بخاری ہی سے ہم ذیل میں بطور نمونہ دو حدیثیں پرورد قلم کر رہے ہیں۔ غیر مقلد مؤلف اگر واقعی اپنے اس دعوے میں جھوٹا نہیں کہ وہ کسی کا مقلد نہیں ہے تو وہ کسی دوسرے محدث و شارح کی بیان کروہ متکلف تاویلات کی آڑ لیتے بغیر ان میں اور ان ابواب کے عنوانوں میں کوئی واضح اور صحیح مطابقت بیان کرے ورنہ یہ پڑھ بند کرے۔ چنانچہ۔ صحیح بخاری عربی (جلد ۱، صفحہ ۳۳۲، طبع تدبیی کراچی) میں امام بخاری نے ایک جگہ یہ کتاب العیدین صفحہ ۳۳۲، طبع تدبیی کراچی) میں امام بخاری نے ایک جگہ یہ عنوان قائم کیا ہے:- "باب اذا فاته العيد يصلى ركعتين وكذلك النساء" ومن كان في البيوت والقرى" یعنی اس بات کا بیان کہ جب کوئی شخص نماز عید نہ پڑھ سکے تو وہ دو رکعتیں پڑھ لے اسی طرح عورتیں اور جو لوگ گھروں اور بستیوں میں ہوں۔ پھر اس کے تحت اپنی سند سے یہ حدیث لائے ہیں:- "عن عائشة ان ابا بکر دخل عليها و عندها جاريتين فى ايام منى تدفعان وتضربان والنبي صلی اللہ علیہ وسلم متغش بشویه وانتہر هما ابویکر فكشف النبی صلی اللہ علیہ وسلم عن وجهه فقال دعهما ابا بکر فانها ايام عید وتلك الايام منى" الحدیث (ملاحظہ

ہوج ۱، صفحہ ۵۳۴، طبع مذکور)

یعنی ام المؤمنین حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ ان کے والد گرائی حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ قربانی کے ایام میں ان کے پاس آئے جب کہ ان کے پاس دونالغ بچیاں تھیں جو دف بجا رہی تھیں اور نبی کرم ﷺ کپڑا اوڑھے لیتے ہوئے تھے۔ پس حضرت ابو بکر نے ان بچیوں کو دھنکایا۔ نبی کرم ﷺ نے اپنے رخ انور سے کپڑا ہٹا کر فرمایا: ابو بکر انہیں کچھ نہ کہو کیونکہ یہ عید کے ایام ہیں اور وہ قربانی کے دن تھے۔ الحدیث۔

حسب تفصیل بالا بتایا جائے کہ مذکورہ عنوان باب اور اس کے تحت لائی گئی اس حدیث میں کیا مطابقت ہے؟

اسی طرح اسی صحیح بخاری علی (جلد ۱، صفحہ ۱۵۲) کتاب التہجد طبع قدیم کتب خانہ کراپی) میں امام بخاری نے یہ عنوان قائم کیا ہے: باب طول الصلوٰۃ فی قیام اللیل۔ یعنی رات کے قیام نماز کو لمبا کرنے کا بیان۔ پھر اس کے تحت یہ حدیث لائے ہیں عن حدیفۃ النبی صلی اللہ علیہ وسلم اذا قام للتهجد من اللیل یشوش فاه بالسواک۔ یعنی حضرت حدیفۃ النبی صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ نبی کرم ﷺ جب رات کو ہتجد کے لئے اٹھتے تو سواک سے اپنے دہن پاک کو صاف فرماتے تھے (مالحظہ ہو صفحہ ۱۵۳)

پس مذکورہ بالا تفصیل کے مطابق، عنوان باب اور حدیث باب میں معتبر اور واضح دلیل سے مطابقت بیان کی جائے۔

### جواب ۵:-

بعض ائمۃ کے نزدیک صحیح بخاری کی کل احادیث کی تعداد سات ہزار دو سو پچھتر ہے جن میں سے تین ہزار دو سو پچھتر احادیث وہ ہیں جو مکرر آئی ہیں پس

حذف مکرات کے بعد اس قول کے مطابق اس کی کل احادیث چار ہزار ہیں جب کہ بعض دوسرے محققین کی تحقیق کے مطابق اس کی کل احادیث سات ہزار تین سو سانوے (۳۷۹۷) ہیں جن میں سے چار ہزار سات سو پھر (۳۷۸۳) مکرر ہیں پس اس کی رو سے بعد حذف مکرات اس کی کل احادیث دو ہزار چھ سو تیس (۳۶۲۳) ہوئیں ملاحظہ ہو (توجیہ النظر از علامہ طاہر جزاً زیری)۔ بعض محققین نے فرمایا معنوی حیثیت سے ان میں کوئی مکرار نہیں کیونکہ امام بخاری جب کسی حدیث کو کئی مقالات پر لاتے ہیں تو اس سے ان کا مقصد کئی مختلف مسائل کا اثبات ہوتا ہے وہ ایک ہی حدیث کو مختلف عنوانات کے تحت لاتے ہیں اس لئے یہ مخفی لفظی طور پر مکرار ہوتا ہے مگر نہیں جو کسی حد تک بالکل صحیح ہے یہ بھی اس امر کی روشن دلیل ہے کہ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کی مجہٹ فیہ روایات کے کتاب التہجد اور کتاب التراویح میں رکھنے نے ان کا مقصد تہجد و تراویح کا ایک جانا نہیں بلکہ کوئی نکتہ بدیہیہ ہے ورنہ اس سے حقیقی طور پر مکرار لازم آئے گا جو خلاف مفروض ہونے کے باعث قطعاً غیر صحیح ہے۔

### جواب ۶:-

اگر اس سے صرف نظر کرتے ہوئے مؤلف کے اس نظریہ کو درست تسلیم کر لیا جائے (کہ مختلف ابواب میں ایک حدیث کو لانا ان کے متحبدالذات ہونے کو مستلزم ہے) تو اس سے لازم آئے گا کہ وہ ہزاروں مقالات جہاں پر امام بخاری کی احادیث کو مکرر لائے ہیں ان سب کا محمل ایک اور یہ مکرار مخفی عبث و فضول ہو جو نہیات درج مفعکہ خیر ہونے کے علاوہ امام بخاری کی علمی شخصیت پر سخت چوٹ اور زبردست حملہ بھی ہے جو کسی (مؤلف جیسے) دشمنِ حدیث جہاں اور بذر کی مشہور کمائت کے مصدقان ناداں دوست ہی کا شیوه ہو سکتا ہے اس طرح سے اگر کوئی حدیث ارکان اربعہ (نماز، روزہ، حج اور زکوٰۃ) کے بیان پر

مشتمل ہونے کے باعث چار مقالات پر آجائے تو اس جاہل کے اس جاہلانہ لکھیتے کی رو سے وہ چاروں مقالات ایک ہی مقام شمار ہوں گے اور چاروں اركان نماز، روزہ، حج اور زکوٰۃ ایک ہی اركان متصور ہوں گے۔ بلکہ اگر ایک حدیث کتاب النکاح میں آجائے پھر وہی کتاب الطلاق میں بھی آجائے تو اس علم و عقل کے دشمن کے نزدیک طلاق و نکاح دونوں ایک ہی چیز بن جائیں گے یعنی ان کا یا ان کے گروپ کے کسی فرد کا کسی عورت سے نکاح کرنا اسے طلاق دینا اور اسے طلاق دینا اس سے نکاح کرنا شمار ہو گا۔ شاید وہ اسی نکتہ کی بنا پر ایک مجلس کی تین کیا طلاق کی ایک تسبیح کو ایک ہی شمار کر کے حرام کو حال قرار دیتے ایسی عورت اس کے سابقہ خاوند کو لوٹا دیتے اور اسے حرام کھلا پلا کر اپنے تین اس پر بہت بڑا احسان کرتے ہیں۔ بفضلہ تعالیٰ تھوڑے سے غور و فکر سے اس کی ایک واضح مثال بھی سامنے آگئی جسے ہدیۃ الناظرین کیا جاتا ہے۔ چنانچہ ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی مشہور کنیز حضرت بریرہ رضی اللہ عنہا کے حق و ولاء کا مشہور قصہ، صحیح بخاری شریف میں ہمارے مطالعہ کے مطابق درج ذیل مقالات پر ہے جن کی تفصیل یہ ہے:-

صحیح بخاری جلد اکتاب لصلوٰۃ صفحہ ۲۵۔ جلد اکتاب العقن صفحہ ۳۲۲ جلد ۱ کتاب المکاتب صفحہ ۳۲۸، ۳۲۹۔ جلد اکتاب الشروط صفحہ ۳۷۵ صفحہ ۳۷۶، صفحہ ۳۷۳، اور صفحہ ۳۸۱۔ جلد ۲ کتاب النکاح صفحہ ۷۴۳۔ جلد ۲ کتاب الطلاق صفحہ ۷۹۶۔ جلد ۲ کتاب الاطعہ صفحہ ۷۱۸ اور جلد ۲ کتاب الفرائض صفحہ ۹۹۹، صفحہ ۱۰۰۰)۔

پس اس کا واضح مطلب یہ ہوا کہ اس کے اپنے لفظوں میں اس "ہوائی مولوی" کے اس خانہ ساز اصول کی رو سے جس طرح بحث فیہ روایات اس کے بقول کتاب التہجد اور کتاب التراویح میں آجائے سے "تہجد و تراویح" ایک ہی چیز کے دو نام قرار پائے تھے اسی طرح حدیث بریرہ کے مذکورہ آٹھوں کتب میں

آجائے سے بھی یہ آٹھ کتب ایک ہی چیز کا نام قرار پائیں یعنی حسیم صاحب نے جب اپنی بیوی سے نکاح کیا تھا تو اسے طلاق دی تھی پھر وہ اسی مطلاقہ یعنی منکوہ کو اپنے گھر کی زینت بنائے ہوئے ہیں (ونغیرہ) جو ایسی مسخرہ خیز بات ہے جو کوئی جاہل سے جاہل بھی نہیں کر سکتا (فضلًا عن فاضل) پھر بھی یہ طعنہ بھی ہمیں دیا جاتا ہے کہ معلوم ہوتا ہے کہ "اس برسیوی مولوی کا دماغی توازن قائم نہیں"۔ خدارا الصاف سے بتائیں کہ یہ لفظ حقیقت میں کس کا وصف ہیں اور دراصل ان کا صحیح مصداق اور مستحق کون ہے؟

مضمون بالا کی دیگر مثالیں:-

بلکہ نمازِ تحيۃ الوضوء، سنتِ فجر، دعاءِ استخارہ، فرض نماز کے بعد نوافل اور نمازِ چاشت کا بیان بھی علیحدہ عنوانات سے امام بخاری نے کتاب التہجد میں کیا ہے ملاحظہ ہو:- صحیح بخاری کتاب التہجد، جلد ۱ صفحہ ۱۵۳، ۱۵۵، ۱۵۶، ۱۵۷ وغیرہ) پرانے جاہل مؤلف کے اسی مسخرہ خیز کیلئے کوئی دوسرے چار کرنا تبدیل سنتِ فجر و دعاءِ استخارہ اور نمازِ چاشت وغیرہ بھی امام بخاری کے نزدیک دراصل ایک ہی نماز کے کئی نام ہیں جنہیں پر سبیل غلط کئی نمازیں سمجھ لیا گیا ہے۔ پس جس شخص نے سنتِ فجر یا دعاءِ استخارہ یا نمازِ چاشت پڑھ لیں اس نے نمازِ تہجد پڑھی اور جن سے تہجد پڑھ لی اس نے سنتِ فجر اور نمازِ چاشت وغیرہ پڑھی۔ جس پر ہم کوئی تبصرہ کرنے کی بجائے مؤلف کے مقتدیوں سے روکویٹ کریں گے کہ وہ چندہ کر کے ان پر بروقت قابو پاتے ہوئے ان کا باقاعدہ کسی اسپیشیالیست سے علاج کرائیں ورنہ وہ کنٹل سے باہر نکل گئے تو وہ اس قسم کی مزید دور از عقل باتیں کر کے جماعت کو کوئی ناقابل تلافی شدید نقصان پہنچا سکتے ہیں۔ اور وہ خود فرماتے ہیں "پھر پچھتاو گے اور یہ پچھتا یا کام نہ آئے گا"۔ (ملاحظہ ہو صفحہ ۹ گلی نامہ)

## تین راقلوں والی روایت کتاب الجمیعہ میں:

بلکہ تین راقلوں والی بحث فیہ روایت جس کے کتاب التجد اور کتاب التراویح میں آجائے کو مؤلف نے تجد و تراویح کے ایک ہونے کی دلیل بنایا ہے، امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ اسے کتاب الجمیعہ میں بھی لائے ہیں (ملاحظہ ہو صحیح بخاری جلد ا صفحہ ۱۳۶ طبع قدیمی) جسے مؤلف نے ازراء خیانت یا بر بیان چہالت ذکر نہیں کیا۔ پس چاہئے کہ مؤلف اب یہ کہنا شروع کر دے کہ ہماری بھول سے ایک چیز رہ گئی تھی نمازِ جمعہ، نمازِ تجد اور نمازِ تراویح دراصل ایک ہی نماز کے تین نام ہیں۔ تجد پڑھنے سے جس طرح تراویح اس میں آگئی نمازِ جمعہ بھی اس میں شامل ہو گئی۔ (یک نہ شد و شد بلکہ سہ شد۔ (الاحول ولا قوۃ الا باللہ)

ع خود بدلتے نہیں قرآن بدل دیتے ہیں  
ع خدا جب عقل لیتا ہے حمات آ ہی جاتی ہے

## جواب یعنی:-

مؤلف اپنے اس پورے رسالہ میں واویلا اور صحیح و پکار کر کے زیادہ زور جس بات پر دے رہا ہے وہ یہ ہے عنوانِ باب مؤلف کتاب کا دعویٰ ہوتا ہے اور حدیث باب اس کی دلیل ہوتی ہے لہذا محدث نے جس حدیث کو جس باب میں رکھ دیا اسے اسی معنی ہی میں سمجھنا چاہئے جس پر کچھ ضرباتِ قاہرہ سطور بالا میں ابھی گزری ہیں۔ مزید عرض ہے کہ صیم صاحب اگر یہ درست ہے تو آپ جس تقلید کو انہی تقلید کہہ کر اس پر دانت پیتے اور ہمیں آنکھیں دکھاتے ہیں وہ کیا ہوتی ہے؟ کہیں وہ یہی تو نہیں جس کی تلقینیں ہو رہی ہیں؟ کیا عنوانِ باب محدث کی اپنی فہم کا نتیجہ نہیں ہوتا اور کیا اسی فہم کی اتباع بعینہ وہی تقلید نہیں جس کی نذمت کرتے ہوئے آپ لوگ جھاگیں نکلتے ہیں؟ اور جس کو آپ کم از کم شرک فی الرسالۃ کا درجہ دیتے ہیں۔ (ملاحظہ ہو گالی نامہ صفحہ ۲۰)

## جواب ۸:-

مؤلف پھر بھی اپنی ہٹ پر قائم رہتے ہوئے وہی رأْفَیُ الْاَطْبَارِ ہے تو اسی کی طرز پر ہم کہیں گے کہ امام بخاری اسے (مجھ فید تین راقلوں والی روایت کو) کتاب التجد میں یہ بتانے کے لئے لائے ہیں کہ اگر کوئی شخص ساری رات شب

بیداری کرتے ہوئے قیام میں گزار دے تو اس سے اس کی نماز تجد بھی ادا ہو جائے گی یعنی اس صورت میں یہ نہیں کہا جائے گا کہ اس نے تجد ترک کر دی ہے پس وہ لائق ملامت ہے خصوصاً جو اس کا عادی ہو۔ کیونکہ نبی کریم ﷺ اس حدیث میں مذکور تین راتوں میں سے خصوصاً آخری رات میں اپنے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سمیت پوری رات صبح تک قیام میں مصروف رہے تھے (جسے ہم "تحقیقی جائزہ" میں مسلم دلائل سے ثابت کر کچے ہیں) جب کہ انہوں نے اسے کتاب التراویح میں اس کا واقعی اور اصل محل بیان کرنے کے لیے رکھا ہے پس شبہ کی سرے سے جڑ ہی کٹ گئی۔ وہو المقصود۔

### بجھوٹ یا ہیرا پچھیری :-

اپنی اس عبارت میں مؤلف نے جو یہ تأثر دینے کی کوشش کی ہے کہ تین راتوں والی یا "فی رمضان ولا فی غیره" والی روایت کو امام بخاری تجد کے بیان میں لائے ہیں یہ بھی اس کا بجھوٹ اور اس کی سخت ہیرا پچھیری ہے کیونکہ امام بخاری ان دونوں روایتوں کو "باب التجدد" کے بعد دو مختلف اور علیحدہ عنوانات کے تحت لائے ہیں چنانچہ تین راتوں والی روایت کو انہوں نے باب تحریض النبی ﷺ علی قیام اللیل والنواول من غیر ایجاد" کے تحت اور فی رمضان ولا فی غیرہ والی روایت کو "باب قیام النبی ﷺ باللیل فی رمضان وغيره" کے تحت ذکر فرمایا ہے۔ ملاحظہ ہو (صحیح بخاری، ج ۱، صفحہ ۱۵۲، ۱۵۳) نوٹ: بعض نحوں میں "علی قیام اللیل" کی بجائے "علی صلوٰۃ اللیل" کے لفظ ہیں ملاحظہ ہو "کمانی" مقام ہذا۔

تین راتوں والی روایت کو کتاب التجدد میں لانے کی وجہ:-

صحیح بخاری کی تالیف سے امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کا مقصد صرف جمع

احادیث ہی نہیں استنباط مسائل بھی ہے اس لئے وہ ایک ہی مضمون کی حدیث کو کئی عنوانات کے تحت لاتے ہیں اس مقام پر وہ تین راتوں والی روایت کو یہ بتانے کے لئے قطعاً نہیں لائے کہ ان کے نزدیک تجد و تراویح ایک نماز کے دو نام ہیں جیسا کہ جلال مؤلف نے اپنی کم علمی یا کچھ فتنی کی بناء پر یہ مغالطہ دے کر خود امام بخاری کو مورود طعن بنا بنے کی کوشش کی ہے بلکہ وہ اسے یہاں محض اس امر کی توضیح کے لیے لائے ہیں کہ مطلق قیام اللیل اقتضیت پر فرض نہیں جس کے لئے ان کا محل اتدلال اور ترجمۃ باب اس حدیث کا یہ آخری جملہ ہے :- و لم یمنعني من الخروج اليکم الا انی خشیت ان یفرض عليکم "نیز" اس سے قبل ایک اور روایت کا یہ جملہ بھی اس کے ساتھ محل ترجمہ ہے :- "

کان رسول الله ﷺ لیدع العمل وهو يحب ان یعمل به الناس خشیۃ ان یعمل به الناس فیفرض عليهم "جب کہ عنوان باب کی پہلی شق "تحریض النبی ﷺ علی قیام اللیل" یا "صلوٰۃ اللیل" کی وضاحت کے لئے اس کے شروع میں حضرت ام سلمہ اور حضرت علی رضی اللہ عنہما کی دو حدیثیں ذکر فرمائی ہیں جن میں "من یوقظ صواحب العجرات" اور "التصلیان" کے جملے موجود ہیں ملاحظہ ہو (صحیح بخاری عربی جلد ا صفحہ ۱۵۲ طبع قدیمی کتب خانہ کراچی)

چنانچہ شارح بخاری امام قسطلاني شافعی علیہ الرحمۃ اس کے تحت عنوان باب اور حدیث باب کے درمیان وجہ مطابقت بیان فرماتے ہوئے ارقام فرماتے ہیں :- "ووجه مطابقة هذا الحديث للترجمة من قول عائشة ان کان لیدع العمل وهو يحب ان یعمل به لان کل شئ احبه استلزم التحریض علیه لولا عارضه من خشیۃ الافتراض وہ قال حدثنا (الی) ولم یمنعني من الخروج اليکم الا انی خشیت ان تفرض عليکم "اہ ملحاً" ملاحظہ ہو (قسطلاني شرح بخاری جلد ۲ صفحہ ۳۱۳ طبع یروت)

نیز امام ابن حجر عسقلانی اس کے تحت رقطراز ہیں :- قال ابن المنیر  
اشتملت الترجمة على امرین التحرير و نفي الایجاب فحدث ام  
سلمة وعلی للاول وحدث عائشة للثاني قلت بل يؤخذ من  
الحادیث الاربعة نفي الایجاب و يؤخذ التحرير من حدیثی عائشة  
من قولها كان يدع العمل وهو بجهه (الى) ويحتمل ان يكون مراد  
البخاری بقوله "قیام اللیل" ما هو اعم من الصلوة والقراءة والذکر  
وسماع الموعظة والتفسیر في الملکوت وغير ذلك ويكون قوله  
والنوافل" من عطف الخاص على العام او ما ردا ملخصاً - (فتح  
الباری ج ۳، صفحہ ۱۲، طبع بیروت)

اسی کی مانند شیخ الاسلام علامہ بدرا الدین عینی علیہ الرحمۃ کی شرح بخاری "عہدة القاری" جلد ۷، صفحہ ۱۷۸ طبع مصر پاک میں بھی ہے۔ ان تمام عبارات کا  
خلاصہ وہی ہے جو اپر مذکور ہوا۔ پس شیخ الاسلام بدرا عینی، امام علامہ قطلانی اور  
حافظ ابن حجر عسقلانی رحمۃ اللہ تعالیٰ (تینوں) کی تصریحات سے معلوم ہوا کہ امام  
بخاری کے اس حدیث کو کتاب التہجد کے اس باب میں لانے سے ان کا یہ مقصد  
ہرگز نہیں کہ ان کے نزدیک اس میں مذکور نماز سے ہتجہ مراد ہے یا تہجد و تراویح  
ایک نماز کے دو نام ہیں بلکہ وہ اسے اس باب میں مخفی اس کے آخری جملہ "ولم یمنعني من الخروج اليكم الا ان خشيت ان یفرض عليکم"  
کو بنیاد و محل استدلال بنا کر رات کی نفلی عبادت کے امت پر واجب نہ ہونے  
کے اثبات کے لیے لائے ہیں جس سے انہوں نے غیر مقلد مؤلف کے سارے  
کئے پر پانی پھیر کر اسے خائب و خاسر فرمادیا (ولله الحمد)

ایک تازہ شبہ کا ازالہ :-

شاید کسی کے دل میں یہ شبہ پیدا ہو کہ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ تراویح

کے واقعہ کو بنیاد بنا کر اس سے مطلقاً" رات کی نفلی عبادت کے عدم وجوب کا  
استدلال کیوں نکر کر سکتے ہیں؟ تو اس کا ازالہ یہ ہے کہ یہ کوئی اچھبے کی بات نہیں  
کیوں نہ بعض اوقات "علت مشترکہ" کی بنا پر اور بعض اوقات لا عبرة  
لخصوص السبب بل لعموم اللفظ کے قاعدہ (وغیرہ) کے پیش نظر اس قسم  
کے استدلالاً بلا امتیازِ مسلک، علماء میں شائع و ذائع ہیں اور صحیح بخاری میں اس کی  
بکثرت مثالیں پائی جاتی ہیں مثلاً "صحیح بخاری جلد ۲ صفحہ ۱۰۰۰ پر امام بخاری علیہ  
الرحمۃ نے حدیث بریوہ (جو "ولاءُ عنق" کے بارے میں وارد ہے اس کو ولاءُ  
الاسلام (یا ولاءُ المؤالۃ) کے اثبات میں "باب اذا اسلم على يديه" کے عنوان کے  
تحت ذکر فرمایا ہے۔

نیز اسی صحیح بخاری جلد ۱ صفحہ ۷ میں امام موصوف نے کئی اسناد سے  
حدیث "لا تسافر المرأة ثلاثة أيام لا مع ذي محرم" وفی روایة "الا  
معها ذي محرم" (جو عورت کے حرم کے بغیر سفر شرعی پر جانے کی ممانعت کے  
بارے میں وارد ہے اسے) نماز قصر کی مسافت شرعی کی تحدید کے اثبات میں "باب فی کم یقصص الصلوة" کے زیر عنوان ذکر فرمایا ہے۔ جس سے آپ کی  
وقت نظر اور فہمی بصیرت کا بھی پتہ چلتا ہے۔

پس مذکورہ مسائل کے لئے ان واقعات و احادیث کو محل استدلال ٹھہرائے  
میں کوئی شرعی خرابی نہیں تو تراویح کے واقعہ سے مطلقاً قیام اللیل (رات کی  
نفلی عبادتیں) کے عدم وجوب کے استدلال سے کون سی قیامت ثوث پڑی۔  
خدارا الصاف۔

روایت "فی رمضان ولا فی غیره" کو با تبیہ رمضان میں رکھنے کی وجہ  
اسی طرح امام بخاری کا روایت ام المؤمنین (فی رمضان ولا فی غیره) کو  
کتاب التہجد اور "باب فضل من قام رمضان" میں رکھنا بھی قطعاً اس لیے

نہیں کہ وہ تہجد و تراویح کو ایک نماز کے دو نام سمجھتے ہیں بلکہ اسے ان دونوں مقالات پر رکھنے سے

یہ بتاتا مقصود ہے کہ رمضان المبارک کی راتوں میں پڑھی جانے والی ہر نفل کو " قیام رمضان " کہا جاسکتا ہے عام اذیں کوہ رات کو بعد عشاء نید کرنے سے پہلے پڑھی جائے یا بعد میں۔ یہ تاویل اس لئے ضروری ہے کہ تہجد اور تراویح کا دو الگ اور ایک دوسرے سے مختلف نمازیں ہونا ایک حقیقت ہاتھ ہے جس پر قرآن و سنت کے دلائل صریحہ قاطعہ قائم ہیں جس کی کچھ تفصیل گزشتہ سطور میں (صفحہ پر نیز اس کا بقدر کلفیت بیان رسالہ " تحقیق جائزہ " میں بھی ہو چکا ہے) پس عندا تحقیق تہجد اور تراویح کے درمیان عموم و خصوص مطلق کی نسبت ہے یعنی ہر " تراویح " تو قیام رمضان ہے مگر ہر " قیام رمضان " تراویح نہیں۔ اس لیے محققین شرایح حدیث نے اس مقام پر قیام رمضان سے محض تراویح مراد لینے والوں کی بجا طور پر تغليط فرمائی ہے۔

چنانچہ قحطانی شارح بخاری، بخاری کے اس عنوان باب کی شرح میں لکھتے ہیں :- " (باب فضل من قام) فی لیالی (رمضان) مصلیا ما يحصل به مطلق القیام " (ارشاد الساری ج ۳، صفحہ ۳۲۲ طبع بیروت)

نیز حافظ ابن حجر عسقلانی ارقام فرماتے ہیں :- " قوله (باب فضل من قام رمضان) ای قام لیاليه مصلیا والمراد من قیام اللیل ما يحصل به مطلق القیام کما قد مناه فی التہجد سواء و ذکر النحوی ان المراد بقیام رمضان صلواة التراویح یعنی انه يحصل به المطلوب من القیام لا ان قیام رمضان لایكون لا بها واغرب الكرمانی فقال اتفقوا على ان المراد بقیام رمضان صلواة التراویح " اہ - ملاحظہ ہو (فتح الباری ج ۲، صفحہ ۲۹۵ طبع بیروت)

اسی کی مانند عدمة القاری المعروف یعنی شرح بخاری جلد ۱، صفحہ ۲۲ طبع مصر

وپاک میں بھی ہے۔

ان تمام عبارات کا اردو خلاصہ ترجمہ مثل بالا ہے۔ الفرض مؤلف کا یہ کہنا کہ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نمازِ تہجد و تراویح کو ایک ہی نماز کے دو نام کہتے ہیں اس کی اپنی تراش خراش، تلیس اور ہبہرا پھیری، امام موصوف پر اس کا سخت جھوٹ شدید افتراء، بہت بڑا بہتان اور باصولِ خود " اول من قاس ابلیس " اسکا ایلسانہ قیاس ہے جس سے امام بخاری قطعاً " بری ہیں اور یہ سخت مفتری ہے۔ سچا ہے تو گالیاں دینے اور بازاری زبان استعمال کرنے کی بجائے ہمارے ان دلائل کا علمی و تحقیقی ذریعے کے ساتھ ساقطہ امام بخاری کے بارے میں اپنے اس باطل اور بے بنیاد و عویٰ کے ثبوت میں ان کی کوئی ایسی صرخ، واضح اور دوڑوک عبارت دکھائے جس میں آپ نے تہجد و تراویح کے ایک ہونے کی تصریح کی ہو مگر ہم بڑے وثوق سے عرض کرتے ہیں کہ قیامت آسکتی ہے مگر وہ ہمارا یہ قرض نہیں چکا سکتا۔

س نہ فخر اٹھے گا نہ ششیر ان سے  
یہ بازو میرے آزمائے ہوئے ہیں  
جو اب نمبر ۹:-

مؤلف کے اس اصول کی رو سے (جو اگرچہ خانہ ساز اور غلط ہے تاہم اسے تھوڑی دیر کے لئے درست مان لینے کی صورت میں) جس طرح بعض محدثین کا ان روایات کو بابِ تہجد میں ان کے دربارہ تہجد ہونے کو مستلزم ہے اسی طرح محدثین کا انہیں بابِ تہجد میں نہ رکھنا ان کے دربارہ تہجد نہ ہونے کو مستلزم ہو گا۔ تو کیا وہ اسے گوارہ کرے گا؟ اگر کہے ہاں! تو تحریر دے تاکہ ہم ان محدثین کی فہرست پیش کر کے مؤلف کی اس چاپک دستی اور ہبہرا پھیری کا پردہ چاک کریں جس کے ذریعہ اس نے تصویر کے اس دوسرے رخ کو عوام سے چھپانے کی مذموم کوشش کی ہے۔ اور اگر کہے نہیں! تو اس تفہیق کی وجہ بیان

کرے۔ نہ کرے۔ اور انشاء اللہ تاقیم قیامت نہ کر سکے گا تو معلوم ہوا کہ یہ ظالم "افتومنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض" کا مصدق اور بقول خود "یہودی و نصاریٰ کی طرح دین میں خیانت" نیز آیات و احادیث و حقائق میں کتری یوں کے ارتکب اور واتم سکاریٰ سے آنکھیں بند کر کے لا تقریباً الصلوٰۃ پر اکتفاء کرنے کے جرم میں ملوٹ خود ہے اور دیدہ ولیری سے اس کا ذمہ دار ٹھہرتا دوسروں کو ہے۔ ملاحظہ ہو (گلی نامہ صفحہ ۳۲)۔ (فائل ما شت وایں کار از تو آید و مرداں چنین میں لئند)۔

### جواب نمبر ۱۰:-

مؤلف نے اپنے سابقہ اور پیش نظر رسالہ دونوں میں تہجد و تراویح کے ایک ہونے کے ثبوت میں بار بار کئی صفات پر اپنے اسی خود ساختہ اصول کو دھرا کر ہی دفع و قتی کی ہے جو اس امر کی واضح دلیل ہے کہ اس کے پاس اس بارے میں نہ تو قرآن کی کوئی آیت ہے اور نہ ہی اس کے ہاں رسول اللہ ﷺ کا کوئی ارشاد ہے۔ مثال مشور ہے "کنگ بجا اور راگ کا پتہ چلا"۔ پھر لطف یہ کہ یہ انہی کے اصول میں "قیاس" ہے اور وہ خود ہی کما کرتے ہیں اول من قاس ابلیس۔ کبود حستیم صاحب طبیعت صاف ہوئی یا نہیں؟

### جواب نمبر ۱۱:-

ان تمام ہدایات سے قطع نظر، مؤلف کے اس مبنی بر مغالطہ باطل نظریہ کو خاک میں ملانے کے لئے سب سے آسان اور واضح جواب یہ بھی ہے کہ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ "تہجد" اور "تراویح" علیحدہ علیحدہ ادا فرماتے تھے جو آپ کی سوانح کی کئی متعدد، معتبر اور مستند کتب میں موجود ہے اور جس کا خود مؤلف کے کئی بزرگوں کو بھی اقرار ہے۔ حوالہ، مؤلف کے انکار اور طلب پر پیش کریں گے۔ پس یہ حوالہ اسے معلوم تھا تو اس نے یہ جھوٹ کیوں بولا، نہیں معلوم تھا تو اس جاہلیت زدہ جالبِ مؤلف نے عوام مسلمین کو بر بناء جہالت، گمراہ کرنے کی

### کوشش کیوں کی؟۔ اتنی رأیت احمد عشر کو کب؟

#### اعتراض فرسودہ ہے:-

مؤلف کا "تہجد و تراویح" کو ایک قرار دینے کا یہ پروپیگنڈہ اپنے اندر کسی قسم کی کوئی جدت نہیں رکھتا کہ اسے مؤلف کا مکمل کما جائے بلکہ یہ ایک ایسا فرسودہ اعتراض ہے جو ماضی میں ہمارے علماء سے کئی بار کئی شانی جواب پا کر کئی بار ماریں کھا چکا ہے مثلاً آج سے کم و پیش پون صدی پہلے ایک غیر مقلد مولوی ابراہیم سیالکوٹی صاحب نے اپنے رسالہ "انارة المصانع" میں بعینہ یہی رأى اللہ الالی تھی اور اس وقت اہل سنت کے عظیم عالم، قیغمہ اعظم خلیفہ اعلیٰ حضرت، علامہ ابو یوسف محمد شریف صاحب کو ٹلوی رحمۃ اللہ علیہ نے اس کی خوب ٹھکانی کی تھی۔

پس یہ سارا مطلب مؤلف نے اپنے انہی جیسے بزرگوں سے حوالہ دیئے بغیر اپنے رسالہ میں بھر دیا ہے ہاں اس کا جو چیز ذاتی مکمل ہے وہ اس کی مادری زبان میں وہ بازاری گالیاں ہیں جو اس نے ہمیں دی ہیں جنہیں ویکھ کر اندازہ ہوتا ہے کہ وہ جس مدرسے میں پڑھے ہیں اس کے تعلیمی نصاب میں اخلاق و آداب کی کوئی کتاب شامل ہی نہ تھی اور اس شعبہ میں انہوں نے خصوصی ٹریننگ حاصل کی ہوئی ہے جس سے انہوں نے اس کے بانی کو بھی مات کر دیا اور اسے کئی قدم پیچھے چھوڑ دیا ہے۔ شاباش۔ شاباش!

#### دیگر محدثین کے حوالہ سے مغالطہ کا پوست مارٹم:-

ہماری ان مفصل گزارشات سے مؤلف کے اس مغالطہ کا بھی بفضلہ تعالیٰ پوست مارٹم ہو گیا جو اس نے بعینہ اس انداز سے بعض دیگر محدثین کے حوالہ سے دینے کی تلپاک کوشش کی ہے مثلاً اسی گلی نامہ (کے صفحہ اتا صفحہ ۳۲) میں امام بیہقی اور امام محمد کو محض اس حوالہ سے تہجد و تراویح کے ایک ہونے کا تاکل پڑایا کہ انہوں نے حضرت اتم المؤمنین رضی اللہ عنہما کی اس بحث فیہ روایت کو

باب قیام شهر رمضان ” کے زیر عنوان ذکر کیا ہے اور اس مقام پر اس باب کے تحت درج بعض روایات کو تہجد اور بعض کو ہمارے تراویح پر محمول کرنے کو اپنی مخصوص زبان میں دروغ گوئی کذب بیانی، خیانت، بد دینتی، عیاری، مکاری، دوغہ پالیسی اور یہود و نصاری سے بڑھ کر خیانت کے جو الفاظ استعمال کیتے ہیں انہیں چاہئے کہ وہ انہیں اپنے چہرہ پر مل لیں یا ان کی لڑی پر کہاں کے طور پر اپنے گلے میں لٹکا لیں۔ جوان کے وجہ کتاب پر خوب سمجھ گا:

نیز مؤلف کی فیلمانڈ کے مطابق ہم نے ان امتحان کی کتابیں کھول کر دیکھی ہیں جس سے پتہ چلا ہے کہ مؤلف نے ان پر بھی بعض اسی طرز میں وہی جھوٹ بولا ہے جو اس نے امام بخاری پر بولا ہے لن میں سے کسی نے بھی اپنی کسی کتاب میں تہجد و تراویح کے ایک نماز کے دو نام ہونے کی بات قطعاً ” نہیں لکھی۔ مؤلف کے جھوٹے ہونے کا اندازہ یہاں سے بھی ہو جاتا ہے کہ اس نے ان کی اصل عبارت پیش کرنے کی وجہے محض یہ لکھنے پر اکتفاء کیا ہے کہ ” ان کی کتب نکل کر دیکھ لیجئے۔ سچا تھا تو ان کے اصل لفظ کیوں پیش نہیں کئے۔ پھر کہتا ہے ” کتب نکل کر دیکھ لیجئے ” آخر کون سی کتاب پھر اس کا کون سا مقام اس کی کس جلد اور کس صفحہ میں دیکھیں۔ پھر جو پڑھے لکھنے نہیں ہیں اور عربی کی میں رسالہ لکھنے کی زحمت کیوں اٹھائیں؟ اسکے پیشہ اعلان ہی کرو یتے کہ ” دیکھ لیجئے ” ( یعنی ہماری حالت زار )۔

علاوه ازیں مؤلف نے مذکورہ بالا جن علماء کا نام لیا ہے ان میں سے کوئی غیر مقلد نہیں بلکہ وہ سب مقلد ہیں۔ ان میں سے کوئی شافعی ہے تو کوئی حقی ہے جب کہ کسی حقی کے امام کا مذہب آئندھ تراویح نہیں اس طرح شافعی بھی میں سے کم کے قائل نہیں حوالہ کے لیے ملاحظہ ہو ( امام قسطنطینی شافعی کی کتاب ارشاد الساری شرح صحیح البخاری جلد ۳، صفحہ ۲۲۶، طبع بیروت ) نیز ملاحظہ ہو عمدة القاری شرح البخاری المعروف عینی شرح بخاری جلد ۷ اور جلد ۱۱ ( وغیرہما )۔

جس کا مفصل اور مدلل جواب ہو چکا کہ ” قیام رمضان ” کے الفاظ تہجد و تراویح دونوں پر یوں جلتے ہیں نہ اس معنی میں کہ وہ ایک چیز کے دو نام ہیں بلکہ اس یعنی کہ ماہ رمضان میں بعد عشاء پڑھے جانے والے ہر نفل قیام رمضان میں شامل ہے عام ازیں کہ نیند کرنے سے پہلے پڑھنے جائیں یا بعد میں۔ وبطریق آخر اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ تہجد و تراویح دونوں ایک ہیں بلکہ قیام رمضان کے زیر عنوان رکھ کر یہ تلقین کرنا مقصود ہے کہ رمضان المبارک میں صرف ایک کو نہیں بلکہ دونوں کو پڑھنا چاہیے۔ دونوں رسول اللہ ﷺ سے ثابت ہیں مثلاً ” اس میں مذکور ابتدائی ( لیالی ثلثۃ والی روایت تراویح اور دوسری روایت ( فی رمضان ولا فی غیره ) رسول اللہ ﷺ کی ماہ رمضان المبارک میں تہجد کی دلیل ہے ( واحمد للہ ) خیانت اور کذب بیانی وغیرہ تب ہوتی ہے کہ ہم نے مبحث فیہ اس روایت کے مذکورہ بعض محدثین کی متعلقہ کتابوں میں مذکور عنوان کے تحت مذکور ہونے سے انکار کیا ہوتا۔

پس اس حوالہ سے مؤلف نے اپنی کوثر و تسیم سے دھلی ہوئی اوری زبان

چنانچہ امام محمد بن حسن شیباني، امام اعظم رحمة اللہ علیہ کے شاگرد رشید ہیں جو محترمہ بہب حقیقی ہیں جس کے لئے کسی حوالہ کی حاجت نہیں۔ امام مسلم رحمة اللہ علیہ حسب تصریح امام غیر مقلد یہ مولوی صدیق حسن بھوپالی، شافعی مقلد ہیں ملاحظہ ہو (الخط صفحہ ۱۹۸ طبع بیروت و پاک)۔ باقی رہے امام یہیقی، امام ابن خریبہ، ابن حبان اور نووی؟ تو یہ بھی سب شافعی مقلد ہیں۔ حوالہ کے لئے ملاحظہ ہو (طبقات الشافعیۃ الکبریٰ" لللام تاج الدین السکی الشافعی)۔

### بعض اقوال کے ذریعہ مغالطہ کا پوسٹ مارٹم :-

مؤلف نے اس مقام پر "تجدد و تراویح" کے ایک ہونے کے اثبات کی غرض سے کئی مغالطے دے کر یعنیہ یہی جھوٹ بعض احتفاظ پر بھی بولا ہے چنانچہ فریب وہی اور کذب بیان کی یہ ڈیوٹی سراجام دیتے ہوئے اس نے لکھا ہے :- ان کے حقیقی علماء میں سے انور شاہ کشیری، عبدالمحی لکھنوتی، احمد علی سارن پوری، ملا علی قاری، یہ تمام حضرات، تجد اور تراویح کو ایک ہی نماز کہتے ہیں جن کی تحریکیں ہم نے با حوالہ رسالہ "مسئلہ تراویح" میں ذکر کی ہیں یعنی مذکورہ حقیقی علماء کی جن میں سے اس بریلوی نے ایک کامیابی جواب نہیں دیا۔ رسالہ کھول کر پڑھ لیجئے "اہ" (ملاحظہ ہو، صفحہ ۸، گالی نامہ)

### جواب نمبر ا:-

جہاں تک ان عبارات کا "جواب نہیں دیا" کا تعلق ہے؟ تو اس پر مؤلف کو اس فضول شور مچانے کی قطعاً ضرورت تھی نہ گنجائش۔ یہ بحث اس نے مخفی، رسالہ کا جنم بڑھانے کی غرض سے بھرتی کی ہے کیونکہ ہم نے "تحقیق جائزہ" میں ان کا جواب دینے کا عمدہ کرتے ہوئے اس امر کی تصریح کر دی تھی کہ وقت کے انتہائی قلیل ہونے کے باعث سرورست ہم اصولی بحث پر اکتفاء کرتے ہوئے صرف مؤلف کے ان نام نہاد ولائل کا توزی پیش کر رہے ہیں جنہیں مؤلف

نے اپنے اس بے بیناد دعویٰ کی دلیل بناتے ہوئے میں تراویح کو خلاف سنت ثابت کرنے کی مذہم کوشش کی اور جن کے بارے میں اسے یہ گھمنڈ ہے کہ یہ ایسے لا مخل اور ٹھوس ولائل ہیں جن کا توزی کوئی نہیں کر سکتا۔ چنانچہ ہم نے اس کی صراحت کرتے ہوئے لکھا تھا کہ

"چونکہ آج رمضان المبارک کی ایکسویں (۲۱) تاریخ ہے جب کہ جوابی کاروائی کا جلد اور اسی عشرے میں آنا مفید اور ورکار ہے اس لئے سرورست ہم رکعتِ تراویح کی اجمالی بحث کے ساتھ غیر مقلدین کے انہی ولائل کا علی اور تحقیقی جائزہ پیش کرنے پر اکتفاء کر رہے ہیں۔ باقی تراویح کے مسئلہ میں غیر مقلدین کے بالاستیعاب جملہ مغالطات کی تردید اور میں (۲۰) تراویح کے موضوع پر سیر حاصل بحث ہم انشاء اللہ کسی دوسرے وقت کریں گے" اہ (ملاحظہ ہو تحقیقی جائزہ" صفحہ ۳)

پس ہماری اس قدر وضاحت کے باوجود بھی مؤلف کا شور مچائے جانا اور لوگوں کی یہ غلط تاثر دینے کی عرض سے کہ فلاں فلاں امر کا جواب ان کے ذمہ "قرض ہے، یہ کہے جانا کہ" جس میں سے اس بریلوی نے ایک کامیابی جواب نہیں دیا "ملاں آن باشد کہ چپ نہ شود" کا مصدقان اور بحث برائے بحث نہیں تو اور کیا ہے؟ پھر اس بجملہ میں "اس بریلوی" کے لفظ بھی لاکن توجہ ہیں یعنی بہت سے بریلوی علماء اس کی یا اس کے بڑوں کی ٹھکائی کر چکے ہیں۔ جب کہ "جواب نہیں دیا"۔ اس کا پوسٹ مارٹم ہم نے کر دیا ہے۔

### جواب نمبر ۲:-

پھر اس طوفان..... کے کھڑا کرنے اور شور مچانے کا فائدہ بھی اسے تباخ کہ جب ان عبارات میں سے کوئی عبارت، فریقین کے اصول میں سے کسی کے مطابق ہم پر جھٹ ہو کر ہمارے خلاف ہوتی۔ جب کہ حقیقت یہ ہے ان میں سے بعض عبارات ایسی ہیں جو خلاف اصول ہونے کے باعث ہم پر

ججت نہیں اور ان میں سے بعض وہ ہیں جو مؤلف کو کسی طرح مفید نہیں۔ چنانچہ ہم نے حضرت ام المؤمنین کی زیر بحث روایت کے تجدید پر مجمل ہونے نیز "تجدد و تراویع" کے دو الگ نمازیں ہونے کے ثبوت میں مؤلف کے فرقہ کے نہایت درجہ معتمد قسم کے علماء (ابن تیمیہ، قاضی شوکانی، صدیق حسن بھوپالی اور مولوی وحید الزیاد وغيرہم) کی صرخ عبارات پیش کی تھیں۔ مؤلف نے جواباً ان سے جان چھڑانے (درحقیقت خود کو دلدل میں پہنانے) کی غرض سے صرف اتنا لکھنے پر التفاء کیا ہے کہ "ہمارے خلاف ہمارے علماء کے فوقے پیش کرنا مقلدین کی انتہائی درجہ جہالت ہے کیونکہ ہم جب کسی کی تقیید کرتے ہی نہیں تو ہمیں علماء کے فتوؤں سے کیا تعلق؟ (الی) ہم نے تو حدیث رسول ﷺ کی ہی پیروی کرنی ہے نہ کہ لوگوں کے اقوال و آراء کی" اہ ملخصاً" (ملاحظہ ہو گالی نامہ صفحہ ۲)

اس عبارت کا مفاد یہ ہے کہ جو جس کا مقلد نہ ہو، اس پر اس کی کوئی عبارت ججت نہیں ہو سکتی اور اسے اس پر ججت بنا کر پیش کرنا پیش کرنے والے کی "انتہائی درجہ جہالت" ہے۔ پس اپنے ہی اس اصول کو پیش نظر کر مؤلف صاحب بتائیں کہ جن لوگوں کے نام اس نے پیش کئے ہیں کیا ہم ان میں کسی کے مقلد ہیں؟ تو یقیناً جب ہم ان میں سے کسی کے مقلد ہی نہیں تو مؤلف کا ان سے منسوب ان کے ان اقوال و آراء کو ہم پر ججت بنا کر پیش کرنا اس کے اپنے لفظوں میں اس کی "انتہائی درجہ جہالت" ہوا یا نہیں؟ خدارا انصاف ..... ع جلاکر را کھڑ کر دون تو داع نام نہیں

### جواب نمبر ۳:-

علاوه ازیں مؤلف کا مذکورہ سب لوگوں کو "ان کے حفی علماء" کہہ کر انہیں ہمارا مدد ہی پیشا ظاہر کرنا اس کا شدید افتراء، سخت بہتان اور بہت بڑا جھوٹ

ہے۔

### جواب نمبر ۲:-

سوائے کشمیری صاحب کے ان میں سے کسی نے بھی "تجدد و تراویع" کے ایک ہونے کی تصریح نہیں کی یعنی وجہ ہے کہ مؤلف نے بھی اس حوالہ سے

صرف کشمیری صاحب ہی کی عربی عبارت کے نقل کرنے پر اکتفاء کیا ہے اور وہ بھی اس نے اپنے ہی ایک غیر مقلد مولوی رحمانی کی تقلید کرتے ہوئے اس کی کتاب "مرعات" کے حوالہ سے پیش کی ہے جب کہ علماء دیوبند کا غیر مقلدین کے بارے میں ان سے اعتمادی ہم آہنگی کی بناء پر نرم گوشہ رکھنا اور انہیں ڈھیل دینا بھی کوئی نئی بات نہیں بلکہ دیکھا جائے تو درحقیقت ان دونوں فرقوں کا ہدف ایک ہی ہے پس بھولے بھالے اہل سنت کو مختلف جیلوں بہاؤں سے اپنا ہم آہنگ بنانے کی غرض سے انہوں نے محض ظاہری طور پر چوک تقسیم کر رکھے ہیں جو وقت آنے پر "نجدی چوک" میں اکٹھے ہو جاتے ہیں جس کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ علماء دیوبند کی مشہور تنظیم کامیون سربراہ غیر مقلد ہے۔ جب کہ کشمیری صاحب موصوف کی یہ عبارت سخت پر آگندگی کا بھی شکار ہے۔

چنانچہ انہوں نے جہاں مؤلف کے رسالہ مسئلہ تراویح میں نقل کردہ عبارت لکھی ہے وہاں تھوڑا سا آگے تاتار خانیہ کے حوالہ سے استناداً یہ بھی لکھا ہے:- "ان عشرین رکعت لا بد من ان يكون لها اصل منه عليه السلام" یعنی امام اعظم رحمۃ اللہ علیہ کامیہ ارشاد کے حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے میں رکعات تراویح حضور علیہ السلام کی اجازت سے رائج فرمائی تھی اس بات کی دلیل ہے کہ رکعات تراویح آپ علیہ السلام سے مثبت ہے۔ ملاحظہ ہو (العرف الشذی وج، صفحہ ۲۸۱ طبع فاروقی ملتان)

مؤلف اپنے اس دعویٰ میں کہ "یہ تمام حضرات تہجد اور تراویح کو ایک نماز کہتے ہیں" سچا ہے تو ان تمام کی اصل عبارات پیش کرے۔ اس کے بغیر ہم آخر جواب دیں تو دیئے گئے صفحات میں کس صفحہ کی کس سطر کے کس لفظ کا دیں۔ اگر یہ اس کا جھوٹ نہیں تو ان کے نقل کرنے میں اسے کیا رکاوٹ تھی۔

۴ کچھ تو ہے آخر جس کی پردازی ہے

### علامہ لکھنؤی مرحوم کی عبارت سے جواب:-

باقی مؤلف نے "موطا محمد" کے حاشیہ التعلیم المحمد کے حوالہ سے علامہ عبدالحی لکھنؤی کی عبارت نقل کی ہے اس کا بھی کوئی ایک لفظ بھی ایسا نہیں جس کا یہ معنی ہو کہ "تجدد و تراویح" ایک نماز کے دو نام ہیں چنانچہ پوری عبارت اس طرح ہے:- قوله قیام شهر رمضان ویسمی التراویح جمع ترویحة لانہم اول ما جتمعوا علیها کانوا یستریحون بین کل تسلیمین (ملاحظہ ہو صفحہ ۱۳۱ حاشیہ ۵ طبع کراچی)

جس کا مفہوم صرف یہ ہے کہ تراویح پر بھی قیام رمضان کا اطلاق درست ہے یہ مطلب ہرگز نہیں ہر قیام رمضان "تراویح ہی ہے" (جیسا کہ صفحہ پر ہم باحوالہ بیان کر چکے ہیں) اگر یہ مطلب ہو کہ ہر قیام رمضان کو نماز تراویح کہتے ہیں تو یہ غلط ہے اولاً" اس لیے کہ اس کی کوئی معتبر و مستند شرعی دلیل نہیں (و من ادعی فعليه البيان بالبرهان)۔ ثانیاً" اس لیے یہ خود علامہ موصوف کی اپنی تصریحات کے خلاف ہے کیونکہ کئی مقالات پر انہوں نے تہجد و تراویح کے دو الگ نمازیں ہونے کی تصریح کی ہے بلکہ اسے دلائل سے بھی ثابت کیا اور واضح لکھا ہے کہ روایت ام المؤمنین (فی رمضان ولا فی غیرہ) تہجد پر محمول ہے پس وہ ہر قیام رمضان کو تراویح کیسے کہ سکتے ہیں۔  
چنانچہ ان کے فتاویٰ میں ہے:-

### سوال:-

خفیہ بست رکعت تراویح سوائے وتر مخوانند و در حدیث صحیح از عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا وارد شدہ "ما کان یزید فی رمضان ولا فی غیرہ علی احدی عشرۃ رکعۃ" پس سند بست رکعت چیت؟ یعنی حضرات وتر کے علاوہ بیس رکعات تراویح کے قائل ہیں اور حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے صحیح حدیث میں وارد ہے کہ آپ ﷺ رمضان اور غیر

تہجد پر محوں ہے اور صحاح ستہ میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی کوئی ایک بھی صحیح حدیث ایسی نہیں جس میں نماز تراویح کی رکعات کی تعداد صریحاً مذکور ہو۔ اس امر کی واضح دلیل ہے کہ علامہ لکھنؤی نماز تہجد و تراویح کو ایک نماز قطعاً نہیں سمجھتے ورنہ انہیں حضرت ام المؤمنین کی اس بحث فیہ روایت کو تہجد پر محوں کرنے نیز صحاح ستہ سے تعداد تراویح کے غیر ثابت قرار دینے کی کیا ضرورت تھی وہ صاف کہہ دیتے کہ تراویح کی مسنون رکعات آٹھ ہیں جس کی دلیل حضرت عائشہ صدیقہ کی یہ روایت ہے جس سے معلوم ہوا کہ یہ مؤلف کا علامہ لکھنؤی موصوف پر افتقاء اور جھوٹ ہے۔ (قال اللہ تعالیٰ انما یفتری الکذب الذین لا یؤمنون بآیت اللہ ولو لک هم الکذبون) رہا یہ جملہ کہ ”کانوا یستریحون بین کل نسلیمین“ اس کا بھی یہ معنی ہرگز نہیں کہ تہجد و تراویح ایک نماز کے دو نام ہیں۔ زیادہ سے زیادہ یہ کہ دو رکعات پر سلام پھیرنے کے بعد اس دور کے لوگ تھوڑا ستائیتے تھے جو ہم پر جھٹ بھی انہیں کہ اس کی کوئی سند پیش نہیں کی گئی جبکہ صحیح یہ ہے کہ یہ تصییف ہے اصل میں ترویجتین تھا جو کاتب یا مسح وغیرہ کسی کی غلطی سے تسلیمین کھا گیا ہے۔)

سہارن پوری اور علامہ علی قاری کی عبارت سے جواب:-  
پانی مؤلف نے سہارن پوری اور علامہ علی قاری کے حوالہ سے مکملہ عربی صفحہ ۱۵۵ اور بخاری ح ۱ صفحہ ۱۵۲ کے حاشیہ کی عربی عبارت کا جو ایک جملہ نقل کیا ہے یعنی (فتححصل من هذا کله ان قیام رمضان سنة احدی عشرۃ رکعۃ بالوتر فی جماعة فعله علیه السلام و ترکه لعذر؟)-

تو یہ بھی اسے قطعاً ”مفید نہیں کیونکہ اولاً“ اسے اس کا سہارن پوری یا علامہ علی القاری کا قول کہنا جھوٹ ہے کہ یہ فتح القدير کی ایک طویل عبارت کا نکلا ہے جس کی تصریح مکملہ اور بخاری کے حوالی پر نیز ”مرقات“ میں بھی

رمضان میں گیارہ رکعات سے زیادہ نہیں پڑھتے تھے۔ پس میں رکعات کی کیا دلیل ہے؟ اس کے جواب میں لکھا ہے:-  
جواب:-

روایت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا محوں بر نماز تہجد است کہ در رمضان وغیر رمضان یکساں بود غالباً“ بعد یا زدہ رکعات من الوتر میں رسید و دلیل بریں حمل آئت کہ راوی ایں حدیث ابو سلمہ است در تتمہ ایں حدیث میکوید قاللت عائشہ فقلت یا رسول اللہ ﷺ اتنام قبل ان توتر قال یا عائشہ ان عینی تنانمان ولا نیام قلبی کذارواه البخاری و مسلم و نماز تراویح را در عرف آن وقت، قیام رمضان میں گشند و در صحاح ستہ بروایات صحیح مرفوعہ الی النبی صلی اللہ علیہ وسلم تعین عدد قیام رمضان مصرح نشدہ۔ ایں قدر است کہ قاللت عائشہ کان رسول اللہ ﷺ بجهتہ بجهتہ فی رمضان ملا یجتهد فی غیرہ رواہ مسلم۔ لیکن در مصنف ابن الی شیبہ و سنن بیہقی بروایت ابن عباس وارد شدہ کان رسول اللہ ﷺ یصلی فی رمضان فی غیر جماعة بعشرين رکعة والوتر۔ وروی البیہقی فی سننه باسناد صحیح عن السائب بن یزید قال کانوا یقومون علی عهد عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ فی شهر رمضان بعشرين رکعة اہ ملاحظہ ہو: مجموعۃ الفتاوی جلد ۱ صفحہ ۲۲۰ برہامش خلاۃ الفتاوی ج ۱ طبع رشیدیہ کوئٹہ۔)

اس طویل عبارت کا یہ جملہ ”روایت عائشہ صدیقہ محوں بر نماز تہجد است“ نیز اس کا یہ جملہ کہ ”ود ر صحاح ستہ بروایات صحیح مرفوعہ الی النبی ﷺ تعین عدد قیام رمضان مصرح نہ“ (یعنی حضرت عائشہ صدیقہ کی یہ روایت نماز

ركعات کچھ بھی متعین نہیں فرمائیں۔ (ملاحظہ ہو صفحہ ۱۹۷ ج ۳)

تو کیا اب یہ بھی کہا جائے تو درست ہو گا کہ یہ علامہ علی قاری کا مذہب ہے؟ جب کہ اس بحث کے آخر میں امام ابن حجر کے حوالہ سے لکھا ہے لکن اجمع الصحابة علی ان التراویح عشر و رکعت "یعنی تمام صحابۃ کرام کا اس پر اجماع ہے کہ تراویح میں رکعات ہے۔ (ملاحظہ ہو صفحہ ۱۹۷ ج ۳)۔ تو کیا اب یہ کہا جائے گا کہ جاتے جاتے علامہ علی قاری کی رائے ایک بار پھر بدلتی ہے؟ آخر کچھ تو بولیں۔ (الحوالہ والاقوۃ الابالد العلی العظیم)

### امام ابن حام کی عبارت کی صحیح توجیہ:-

رہی امام ابن حام علیہ الرحمۃ کی وہ عبارت؟ تو وہ بھی ہمیں قطعاً کسی طرح مضر نہیں اور نہ ہی وہ مؤلف کو کچھ مفید ہے کیونکہ اولاً" اسے انہوں نے امام اعظم ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا قول یا آپ کا مذہب نہیں کہا بلکہ زیادہ سے زیادہ یہ محض ان کی اپنی ذاتی رائے ہے جس کے ہم پابند نہیں اور نہ وہ بطور مذہب ہم پر کچھ جگت ہے کیونکہ بفضلہ تعالیٰ ہم خنی ہیں جو ایک باصول مذہب ہے جس میں یہ امر مبرہن ہے کہ خلاف مذہب کسی کا بھی قول جگت نہیں سمجھا جائے گا ہم غیر مقلد تھوڑے ہیں کہ بھیروں کی طرح ہر کسی کے پیچھے بھاگ پڑیں گے۔

### بطريق آخر:-

ہمارے فقماء کے اس قسم کے اقوالِ محض بطور "بحث" ہوتے ہیں جس کا مطلب صرف یہ ہوتا ہے کہ قائل کے مطالعہ کی حد تک اس کا عندیہ یہ ہے یہ مطلب ہرگز نہیں ہوتا کہ وہ اس سے اپنے امام متبع کے مذہب کو باطل یا ولاں شرعیۃ کے خلاف قرار دے رہا ہوتا ہے اگر ایسے ہو تو وہ اس باطل مذہب کا مقلد ہی کیوں ہو۔ بالفاظ دیگر اس سے اس کا مقصد اپنی حریت کا بیان ہوتا ہے

موجود ہے۔ چنانچہ بخاری کے حاشیہ کے اسی نمبر پر اختتم بحث پر لکھا ہے۔ "کذا قال ابن الہمام"۔ نیز حاشیہ مکملۃ کے آخر میں مرقوم ہے "مرقاۃ المفاتیح ملخصاً"۔ جبکہ "مرقاۃ المفاتیح" میں اس عبارت کے آغاز میں لکھا ہے "وقال ابن الہمام"۔ ملاحظہ ہو (ج ۳ صفحہ ۱۹۷، ۱۹۸ از علامہ علی قاری طبع ملکان)۔

"قال ابن الہمام" سے پہلے "و" کہنا اس امر کی دلیل ہے کہ علامہ علی القاری یہاں پر اپنا مذہب نہیں لکھ رہے بلکہ وہ شارحین کی طرز پر یہاں صرف مختلف علماء کے اقوال لانا چاہتے ہیں جس کا مقصد اپنے قاری کا مطالعہ بدلنا ہے اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ وہ اس سے اپنا آٹھ تراویح کے مسنون ہونے کا قائل ہونا ظاہر فرمائے رہے ہیں کیونکہ وہ متصلب قسم کے حنفی ہیں جو میں تراویح کے مسنون ہونے کے قائل ہیں (کما ہو میرهن فی مقامہ) علاوہ ازیں اپنی ایک اور کتاب "شرح شفاء" میں انہوں نے میں تراویح کے سنت نبویہ (علی صاحبہا الصلوۃ والتھیۃ) ہونے کی تصریح فرمائی ہے چنانچہ ان کے لفظ ہیں :-

وقد روی انه صلی اللہ تعالیٰ علیه وسلم خرج ليلة فی شهر رمضان فصلی بالقوم عشرین رکعة واجتمع الناس فی الليلة الثانية فخرج فصلی بهم فلما كانت الليلة الثالثة كثرا الناس فلم يخرج وقال عرفت اجتماعكم لكن خشيت ان تفرض عليکم ملاحظہ ہو (جلد ۲، علی حامش نیم الریاض، صفحہ ۹۷، طبع مصر و پاک)

اگر "قال ابن الہمام" کہہ کر فتح القدری کی یہ عبارت لانا ہی اس بات کی دلیل ہے کہ وہ عبارت ان کا مذہب ہے؟ تو اسی مرقاۃ میں ایک صفحہ پہلے وہ ابن تیمیہ کے حوالہ سے یہ بھی لکھ آئے ہیں کہ لم یوقت رسول اللہ ﷺ فی التراویح عدداً معیناً" یعنی رسول اللہ ﷺ نے تراویح کی

کہ ظاہر تو یہ ہو رہا ہے باقی ہمارے علم کی رسائی اس منزل تک نہیں ہو سکی جہاں تک امام کا علم پہنچا ہے جب کہ ہمارے فقہاء اپنی کمی تصانیف میں کئی مقالات پر اس پر تنبیہات بھی فرمائے ہیں (باخصوص امام ابن حام علیہ الرحمۃ کے اس صنیع کے حوالہ سے) کہ ان کی ان امتحاث کو مذہب کا درجہ ہرگز حاصل نہیں اور نہ ہی وہ فقہہ ختنی کی بنیاد بنائے جاسکتے ہیں (کافی رذ المختار للعلامة الشافی وغیرہ من الاشخاص)۔

علاوه ازیں برقدیر تسلیم اس نظریہ کی بنیاد محض روایت ام المؤمنین کو تراویح پر محول کر کے اسے روایت ابن عباس (۲۰ تراویح) کے معارض سمجھ لینا ہے جو بلا دلیل اور خلاف تحقیق ہونے کے باعث صحیح اور معترض نہیں (جیسا کہ حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ وغیرہ کے حوالہ سے گزشتہ سطور میں بالتفصیل گزر چکا ہے)۔ پس علامہ موصوف کی اس عبارت سے بھی مؤلف اور اس کی کمپنی کو کسی طرح ان کا مزعوم حاصل نہیں ہو سکتا۔ (فافهم ولاتکن من الذين لا يفقهون)۔

**کون سچا کون جھوٹا۔**

ہمارے اس بیان سے مؤلف کے اس سوال کا وندان شکن جواب بھی آگیا جو اس نے ان بعض اقوال کے حوالہ سے مخالفہ دینے کی مذموم کوشش کر لینے کے بعد قارئین سے کیا تھا۔ چنانچہ اس کے لفظ ہیں:-

"اب بتائیں کہ مذکورہ بالا محدثین اور علماء احتجاف جو تجد اور تراویح کو ایک نماز کہتے اور سمجھتے ہیں، وہ سچے ہیں یا یہ بریلوی مولوی؟ جو دونوں نمازوں کو خیانت و جہالت سے کام لیتا ہوا اور عوام کو دھوکہ دیتا ہوا جدا جدا سمجھتا اور کہتا ہے۔ لازماً ان محدثین اور علماء احتجاف کو ہی سچا کہنا پڑے گا اور اس مولوی کو جھوٹا۔ الزام ہم کو دیتے تھے قصور اپنا نکل آیا۔ (گلی نامہ صفحہ ۹)"

کیونکہ مؤلف نے جن علماء و محدثین کے اقوال سے مخالفہ دیکر "تجد و

تراویح" کے ایک ہونے کو ثابت کرنے کی گندی کو شش کی تھی ان میں سے کوئی ایک بھی ایسا نہیں جو اس کے اس باطل دعویٰ کی صحیح دلیل بننے کا صلح اور ہم پر جھٹ ہو سکے۔ پس ہم منصف مزاج قارئین سے امید کرتے ہیں کہ وہ اصل حقیقت کے سامنے آ جانے کے بعد دوسروں پر ازراہ بہتان، خیانت، جہالت، دھوکہ اور جھوٹ کا الزام رکھنے والے بالفاظ خود اس جھوٹے، خائن، دھوکہ باز اور جاہل مؤلف کی اس تلیس اور ہیرا پھیسری سے چوکتے رہیں گے اور اس کا منصفانہ فیصلہ بھی صادر فرمائیں گے کہ دوسرے بے گناہوں کو جھوٹا کہنے والا یہ غیر مقلد مولوی اول نمبر کا جھوٹا ہے یا نہیں؟

### اقراری جہالت:-

دوسروں پر "جہالت" کی تسبیح پڑھنے والے اس جاہل مؤلف کی جہالت کا اندازہ لگائیں کہ وہ مذکورہ عبارت کے خط کشیدہ الفاظ میں تجد و تراویح کو "دونوں نمازوں" کہہ کر انہیں دو مختلف نمائیں بھی تسلیم کرتا ہے پھر انہیں ایک بھی قرار دیتا ہے جونہ صرف اس کی اقراری جہالت ہے بلکہ اس کے لفظوں میں یہ اس کی خیانت، دھوکہ اور جھوٹ بھی ہے آسمان کا تھوکا اسی کو کہتے ہیں۔ (ولکن

المؤلف المعتمدی من الذين لا يفقهون حدیثا ولا يعقلون شيئا)۔  
لطیفہ:-

مؤلف کی یہ ذہنی کیفیت بھی وچکی سے خالی نہیں کہ وہ جس عالم یا محدث کا کوئی قول اپنے زعم میں اپنے موافق پاتا ہے تو اسے لش پش کرتے ہوئے القاب و آداب سے یاد کرتا اور اس کی تعریفیں کر کے اس کی انتہیت بتاتا ہے پھر اگر ان کا کوئی حوالہ اپنے خلاف تصور کرتا ہے تو اسے گویا جنوہ دورہ پڑ جاتا ہے پس جو اس کے منہ میں آتا ہے اسے اگل دیتا ہے چنانچہ پیش نظر عبارت میں اس نے علماء احتجاف کو نہایت غیر مبہم الفاظ میں صادق اور سچا بنا ہے نیز ص ۲۷ پر

محترمہ حنفی امام اعظم کے تلمذ رشید امام محمد علیہ الرحمۃ کو کئی بار "امام اور  
چچا" کہا ہے کیونکہ اس کے زعم میں ان کی عمارتیں اس کی فور میں جا رہی تھیں  
لیکن جاتے جاتے کسی وجہ سے اس کی کیفیت بدی تو نہایت صرخ الفاظ میں خود  
امام اعظم ابو حیفہ رحمۃ اللہ علیہ کو بھی معاف نہ کیا اور نکورہ فقہاء علماء کے امام  
اور مرکز ندہب کو بھی "خدا کی پناہ" اسلام کے لیے زیادہ نقصان دہ، حیله ساز اور  
جوہٹا لکھ گیا (مالحظہ ہو صفحہ ۳۳۳) لخت ہو اس بے حیا قلم اور امام المسلمين کی  
شان میں زبان و رازی کرنے والے اس بے غیرت ..... پر.....

### لفظ تراویح پر چیلنج کا پوسٹ مارٹم :-

حضرت ام المؤمنین صدیقہ رضی اللہ عنہا کی زیر بحث روایت (فی  
رمضان ولا فی غیرہ) کا اردو ترجمہ کرتے ہوئے مؤلف نے اپنے رسالہ "مسلکہ تراویح" میں مخفی اپنا او سیدھا کرنے کی غرض سے اس میں لفظ "تراویح"  
اپنی طرف سے بڑھا کر حدیث میں مجرمانہ تحریف کا ارتکاب کیا تھا۔ (مالحظہ ہو  
رسالہ نکورہ صفحہ ۳) جس پر ہم نے تحقیق جائزہ میں درج ذیل الفاظ میں تبصرہ کیا  
تھا: "مولانا" نے اس حدیث کے ترجمہ میں بلا ولیل مخفی اپنی طرف سے لفظ نماز  
کے ساتھ "تراویح" کا لفظ بھی بڑھایا ہے جو حدیث میں معنوی تحریف کے  
متراوف ہونے کے علاوہ انہائی مفعکہ خیز بھی ہے کیونکہ ان کے اس ترجمہ کی رو  
سے ام المؤمنین کے اس قول کا مفہوم یہ ہو گا کہ رسول اللہ ﷺ سال کے  
بارہ مہینوں میں تراویح ادا فرمایا کرتے تھے جو گیارہ رکعت سے زیادہ نہیں ہوتی  
تھی۔ جو مولانا کی علمی بے مائیگی کامنہ بولتا ہوتا ہے۔ (فیاللعجب ولضیعة  
الادب) (مالحظہ ہو تحقیق جائزہ صفحہ ۲-۷)

جس سے توبہ کرنے یا اس کی کوئی معقول اور صحیح شرعی تأویل کے پیش  
کرنے کی بجائے اصل بات کو ثانی، اس سے لوگوں کی توجہ ہٹانے اور بات کو  
آلی گئی کرنے کی غرض سے تعلیمیں اور لاف زنیوں سے کام لیتے ہوئے

دراریوں والی چیلنج بازی کرتے ہوئے اس کے جواب میں صرف اتنا لکھنے پر اکتفاء کیا  
اور اپنا یہ جرم دوسروں پر اچھال کر اپنے جاہل عوام کو خوش کر دیا ہے کہ:  
"اگر لفظ تراویح ہم نے اپنی طرف سے بڑھایا ہے؟ تو لفظ تراویح کسی حدیث  
سے ثابت کرو؟ اگر کسی صحیح یا حسن حدیث سے صراحت تم لفظ تراویح ثابت کر دو  
تو تمہیں اس کے عوض مبلغ دس ہزار روپیہ نقد انعام دیا جائے گا۔ اگر جرأت  
ہے تو مطلوب حدیث دکھا کر عدالت میں کیس کر کے انعام حاصل کرو" اہ  
بلطفہ (مالحظہ ہو صفحہ ۹)۔

مؤلف کی عیاری اور باتھ کی صفائی دیکھیں تراویح کے لفظ کا حدیث میں  
اپنی طرف سے اضافہ کیا خود اس نے۔ اس مجرمانہ خیانت کا ارتکاب کیا خود اسی  
نے۔ جسے ثابت کرنا ذمہ داری تھی خود اسی کی مگر وہ اس قدر بے باکی اور شورخ  
چشمی سے اس کا ذمہ دار ٹھہرا رہا ہے ہمیں۔ پھر منیز پھری دیکھیں کہ عوام کی  
آنکھوں میں دھول جھوٹکتے ہوئے رہی ہی کس کو پورا کرتے ہوئے کس طرح سے  
اس نے سعودی و کویتی دیناروں اور ریالوں یا امریکی ڈالروں کے پوچھتے اصل  
معاملہ کو دبانے کی نہ موم کوشش کی ہے جو اس کا آخری اور انہائی جرم ہے۔ جس  
سے یہ امر ایک حقیقت ثابتہ بن کر روز روشن کی طرح واضح ہو گیا کہ اس کے  
پاس کوئی ایک بھی ایسی حدیث نہیں ہے وہ اپنے اس خانہ ساز اضافہ کی دلیل کے  
طور پر پیش کر سکے۔ اگر ہوتی تو اسے ضرور پیش کرتا۔ آخر اس سے بڑھ کر موقع  
ہی کیا ہو سکتا ہے کہ اس کا خصم اس کے سینہ پر وال دلتے ہوئے اس سے اس کا  
پار بار مطالبة کر رہا ہے۔

اسی کی زبان میں ہم بھی ایک بار پھر کہہ دیتے ہیں کہ اگر اس میں ذرہ بھر  
بھی صداقت اور جرأت ہے تو اس خانہ ساز اضافہ کا کسی صحیح یا حسن حدیث سے  
(بلکہ بر سبیل تنزل کسی ضعیف حدیث سے بھی) ثابت کر کے دکھائے ہم اسے  
مبلغ دس ہزار روپیہ ہی نہیں اس کا منہ مانگا اس کے منہ میں ڈالیں گے جسے وہ ہم

سے بذریعہ عدالت وصول کر سکتا ہے۔ لیکن حدیث "صریح" اور " واضح" ہو جو اس کے دعویٰ پر پوری طرح منطبق ہو۔ تجد و تراویح کے ایک ہونے کے بناوی فارمولے پر کھینچا تالی اور سینہ نوری والا اللہ سیدھا استدلال قابل قبول نہ ہو گا۔ اگرچہ ہمارے پاس ریال یا ڈالر تو نہیں ہیں تاہم وہ یقین رکھیں کہ ہم اپنے محترم جناب مولانا شیخ اللہ وسیلیا صاحب قصوری کی منت ساجدت کر کے جمعہ کے موقع پر نوری مسجد میں چندہ کرا کر اسکی آگ ضرور بجھائیں گے۔ (یا علی مرد)۔

### نصیحت:-

اور اگر وہ نہ کر سکیں اور وہ ہرگز ایسا نہیں کر سکتے تو تھوڑی سی ترمیم سے وہ اپنے لفظوں میں "اس دروغ گوئی اور دھوکہ دہی سے باز آ جائیں۔ غضب الہی کو دعوت نہ دیں یہ دنیا چار دن کا میلا ہے اس کے بد لے آخرت برپا نہ کریں پھر پچھتاوے گے اور پچھتالیا کام نہیں آئے گا۔ (فی رمضان ولا فی غیرو) ہی تو واضح دلیل ہے کہ تجد و تراویح قطعاً ایک نماز نہیں" ۱۵ (ملحوظہ ہو گالی نامہ صفحہ ۹)۔"

ع جلا کر راکھ نہ کر دوں تو داغ نام نہیں

### ایک اور لطیفہ:-

ہمارے اس قاہر سوال کے جواب سے عاجز آ کر کہ اس ترجمہ کی رو سے ام المؤمنین کے اس قول کا مفہوم یہ ہو گا کہ رسول اللہ ﷺ سال کے بارہ مہینوں میں تراویح ادا فرمایا کرتے تھے" مؤلف نے نہایت درجہ ہٹ و ہٹی سے کام لیتے ہوئے غیر مقلدیت کے نشہ میں رمضان المبارک کے علاوہ دوسرے گیارہ مہینوں میں پڑھی جانے والی نماز تجد کو بھی نماز تراویح کا نام دے دیا ہے چنانچہ "مرغے کی وہی ایک نانگ" پر عمل کرتے ہوئے اس نے لکھا ہے جب تجد اور تراویح ایک ہی نماز ہے تو رسول اللہ ﷺ قیئاً" اسے بارہ مہینے ہی ادا فرمایا

کرتے تھے: (ملحوظہ ہو گالی نامہ صفحہ ۹)

پھر بھی بے عقلی اور بے وقوفی کا طعنہ بھی وہ ہمیں ہی دیتا ہے چنانچہ اس کے لفظ ہیں: "لیکن مقلد کو کیسے سمجھ آئے کیونکہ اس کی عقل تو تقلید کی وجہ سے مسلوب و معدوم ہوتی ہے" ۱۶ (ملحوظہ ہو صفحہ ۹)

مزید پر لطف بات یہ بھی لاائق ملحوظہ ہے کہ اپنے اس بے نیاد دعویٰ کی دلیل اس نے ان لفظوں میں پیش کی ہے کہ: "اس میں کیا شک ہے کیونکہ آپ پر تجد و اجب تھی جو امت پر نہیں جیسا کہ قرآن میں ہے (نافلۃ لک)" ۱۷۔ دیکھا آپ نے دعویٰ تجد و تراویح کے ایک ہونے کا تھا مگر "کیونکہ" کر کے اس کی دلیل "تجد" کو بنا لیا اور جو قرآنی الفاظ پیش کئے اس کا ابتدائی حصہ از راو خیانت شیر مادر سمجھ ہضم فرمائے۔ جو تجد کے بارے میں ہونے کا صریح ثبوت ہیں کیونکہ اس کے بغیر ان کی مطلب برآری ناممکن تھی چنانچہ آیت کے وہ ابتدائی الفاظ یہ ہیں "و من اللیل تجد" "پھر فرمایا نافلۃ لک"۔ جس کا خلاصہ ترجمہ یہ ہے کہ پیارے حبیب آپ رات کو نیند کرنے کے بعد نفل (نماز تجد) پڑھا کریں۔ یہ آپ پر ایک زائد لازمی امر ہے۔ (پ ۱۵ الاصراء آیت نمبر ۷۶ صفحہ ۹)۔

پھر جو دعویٰ اور کیا تھا کہ تجد و تراویح ایک ہی کے نماز کے دونام ہیں جس کے لئے یہ سارے پاپ بدلیے، جاتے جاتے اتنا بے ہوش ہو گئے کہ اس سب پر خود ہی پانی پھیر کر اسے صاف کر دیا مگر انہیں خبر تک نہ ہوئی چنانچہ خود لکھا ہے کہ "آپ پر تجد و اجب تھی" جو اس امر کا واضح اقرار ہے کہ تجد اور تراویح ایک نماز نہیں کیونکہ وہ خود مانتا ہے کہ آپ نے خوفِ فرضیت سے تراویح صرف تین راتیں باجماعت پڑھ کر اسے ترک فرمایا تھا۔ (ملحوظہ ہو ص ۳، مسئلہ تراویح) مگر پھر وہ اس کو اڑانے کی غرض سے انی خشیت ان یکتب علیکم کا ترجمہ کرتے ہوئے باجماعت پڑھنے کی فرضیت مراد لیتا ہے (ملحوظہ ہو صفحہ ۳) جو اس کی ایک اور شرمناک خیانت ہے کیونکہ اس حدیث کے کسی ایک

بھی طریق میں جماعت کی فرضیت کے خوف کی تصریح نہیں۔ سچا ہے تو مغالطہ دی اور تلیس سے ہٹ کر اپنے حبِ دعویٰ اس کی صحیح اور صریح دلیل پیش کرے۔ باقی مسلوب العقل، معدوم العقل اور مفقود الفهم کون ہوتا ہے غیر مقلد یا مقلد؟ اس کا فیصلہ ہم اپنے منصف مراجع قارئین پر چھوڑتے ہیں۔

### انپی کتابوں سے فرار:-

ہم نے "تحقیقی جائزہ" میں حضرت ام المؤمنین رضی اللہ عنہا کے دنبارہ تہجد ہونے اور اس کے تراویح کے بارے میں نہ ہونے کی بعض سلف اور خود غیر مقلدین کے بعض بزرگوں کے حوالہ سے ایک عام فہم اور وزنی دلیل یہ پیش کی تھی کہ اس کی :..... "ایک دلیل یہ بھی ہے کہ بہت سے علماء سلف بلکہ خود غیر مقلدین کے بزرگوں نے بھی واضح لکھا ہے کہ رسول اللہ ﷺ سے تراویح کی تعداد رکعت کچھ ثابت نہیں۔ پس اگر مولانا کی پیش کردہ یہ حدیث تراویح کے بارے میں ہوتی تو وہ تعداد رکعت کے ثبوت کا انکار کرنے کی بجائے صاف کہہ دیتے کہ تراویح کی آٹھ رکعت ہیں جس کی دلیل بخاری شریف وغیرہ کی یہ حدیث ہے (اس کے بعد تفصیل سے وہ حوالہ جات پیش کئے) ملاحظہ ہو (تحقیقی جائزہ صفحہ ۸، ۹، ۱۰)۔

جس کا کوئی تسلی بخش اور علمی و تحقیقی جواب پیش کرنے کی بجائے اس نے محض دفع وقت بلکہ اس سے راہ فرار اختیار کرتے ہوئے صرف اتنا لکھنے پر اکتفاء کیا ہے کہ :..... جب ہم کسی کی تقیید کرتے ہیں صرف قرآن و حدیث اور پھر اجماع صحابہ کی پیروی کے قائل ہیں جس کی جو بات یا جو عمل بھی ان تین چیزوں کے خلاف ہو ہم اسے نہیں مانتے (الی) لذما ہمارے خلاف ہمارے علماء کے فتوے پیش کرنا مقلدین کی انتہائی درجہ جمالت ہے ان ملھا بلفظ (ملاحظہ ہو صفحہ ۱۱)۔

بے شک نہ مانیں ہمیں اس سے غرض نہیں اور نہ ہی متوانا ہماری ذمۃ داری ہے کہتے ہیں کہ ہٹ دھرمی اور ضد کا علاج تو حضرت لقمان حکیم کے پاس بھی نہیں تھا بتی ہم نے جو بات متوانی تھی وہ مولف نے سیدھے طریقہ سے مان لی ہے کہ یہ بات ان کے علماء نے واقعی لکھی ہے اور ہمارے پیش کردہ وہ حوالے فی الواقع من و عن درست اور صحیح ہیں۔ (و هو المقصود)

### ۴ جادو وہ جو سرچڑھ کر بولے

باقی مولف کا بار بار یہ کہنا کہ وہ کسی کے مقلد نہیں ہیں لذما ہمارا یہ حوالے پیش کرنا انتہائی درجہ جمالت ہے؟ تو اولاً "حوالہ پیش کرنا قطعاً" جمالت نہیں بلکہ حوالہ جات سن سمجھ کر ان کی کوئی معقول تاویل پیش کیے بغیر روکر دینا ہی ان کے لفظوں میں "انتہائی درجہ جمالت" ہے پس اس کا اسے جمالت کہہ دینا اس کے نہایت درجہ اچھل الناس ہونے کی دلیل ہے کیونکہ اس جاہل کو ابھی تک جمالت کا معنی بھی نہیں آتا ورنہ دنیا کی کس ڈکشنری میں حوالے پیش کرنے کو "جمالت" لکھا ہے کیا حوالے پیش کرنا علم کی دلیل نہیں جو جمالت کی ضد ہے:

### ۵ بین عقل و دلش باید گریست

"ھانيا" یہ بھی مولف کا جھوٹ ہے کہ وہ کسی کے مقلد نہیں کیونکہ مسئلہ ہذا کے حوالہ سے وہ جس تقیید کے مخالف ہیں وہ شخص واحد کی دائیٰ تقیید ہے شے "تقیید شخصی" بھی کہا جاتا ہے جس سے وہ بھی انکار نہیں کر سکتے۔ پس اصولاً وہ کسی ایک کی تقیید کے مکنر ہیں، ہر کسی کی تقیید کے مکنر نہیں۔ جرأت ہے تو اس سے انکار کر کے دکھائیں۔ اگر اسے درست مان لیا جائے تو تباہیں کیا ان کے عوام کا لاعnam ان کے مقلد نہیں کیونکہ انہیں خود کو تو براو راست قرآن و حدیث سے مسائل کے اخذ کرنے بلکہ سمجھائے سے سمجھنے کی بھی صلاحیت نہیں تو وہ اپنے ہی علماء پر اعتماد کر کے اپنا یہا غرق کرتے ہیں اور یہی تقیید (بلکہ مولف کے

لقطوں میں اندھی تقیید) ہے پس وہ کیسے کہتے ہیں کہ وہ کسی کے مقلد نہیں ہیں۔ "ثالثاً" نیز یہ بھی مؤلف نے جھوٹ بولا ہے کہ وہ اجماع صحابہ کو بھی مانتے ہیں۔ کیونکہ ان کی پارٹی کا نام ہے "اہل حدیث کے دو ہی اصول" اطیعوالله و اطیعوالرسول۔ علاوه ازیں کئی علماء ملکہ خود غیر مقلد مؤلف کے بعض پیشواؤں نے بھی لکھا ہے کہ میں تراویح پر صحابہ کرام کا اجماع ہے (جیسا کہ گزشتہ سطور میں بھی اس کے بعض حوالہ جات گزر چکے ہیں) جس کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ پورے ذخیرہ احادیث میں کسی ایک بھی صحابی سے میں تراویح سے کم کا کوئی ایک بھی صحیح اور معتبر ثبوت نہیں ملتا (ومن ادعی فعلیہ البیان بالبرهان)۔ معلوم ہوا کہ مؤلف کے پاس علم و دیانت اور ولائیں کے سوا ہیرا پھیری اور جھوٹ وغیرہ سب کچھ ہے۔

### اپنے بڑوں کی درگت:

مؤلف نے مزید یہ بڑا جھوٹ بول کر کہ اس کے پاس تین مرفوع حدیثیں ہیں جن سے رسول اللہ ﷺ کا آٹھ تراویح پڑھنا پڑھوانا ثابت ہوتا ہے تو ان کے خلاف خواہ سارا جہاں کہے کہ کوئی مخصوص عدد ثابت نہیں ہم ان کی بات کیسے مانیں؟ (لاحظہ ہو صفحہ ۹) اس سے انہوں نے بفضلہ تعالیٰ ہمارا تو کچھ نہیں بلکہ ابتدہ اس سے انہوں نے خود ہی اپنے ان بڑوں کی ٹھکائی کر دی اور ان کی درگت بنا دی اور یہ اعتراف کر لیا ہے کہ اس کے وہ تمام بڑے، احادیث نبویہ علی صاحب الصلوٰۃ والسلام کے باقی اور مخالف تھے۔ پنہیں سے سمجھ لیا جائے کہ جب ان کے بڑوں کا یہ حال ہے تو چھوٹوں کا کیا عالم ہو گا:

۶ قیاس کن زگلتان من بہار مرا

۶ بڑے میاں بڑے میاں چھوٹے میاں سجن اللہ

### محمد مروزی کے حوالہ سے مغالطہ کا پوسٹ مارٹم:-

مؤلف کو اس کا اپنا آئینہ دکھلتے ہوئے اسی کی بولی میں روایت ام المؤمنین کے دربارہ تہجد ہونے اور تراویح کے بارے میں نہ ہونے کے بارے میں ہم نے ایک دلیل یہ پیش کی تھی کہ "امام محمد بن نصر مروزی نے (جنہیں غیر مقلدین اپنا پیشووا مانتے ہیں) اپنی کتاب قیام اللیل (صفحہ سے ۷۵ طبع رحیم یار خان) میں رکعت تراویح کا ایک باب باندھا ہے اور اس کے تحت انہوں نے بے شمار روایات اور احادیث درج کی ہیں مگر مولانا کی پیش کردہ اس روایت کو جو صحیح ترین اور مشہور ترین روایت ہے اس کا اس باب میں ذکر تو کجا اس کی طرف انہوں نے پورے باب میں اشارہ تک نہیں کیا بلکہ وہ اسے تہجد کے باب میں لائے ہیں (لاحظہ ہو قیام اللیل صفحہ ۸۲ طبع رحیم یار خان)۔ جو اس بات کی روشن دلیل ہے کہ امام مروزی کے نزدیک بھی مولانا کی پیش کردہ اس حدیث کو تراویح سے کوئی تعلق نہیں۔ عنوان باب یہ ہے۔ "باب عدد الرکعات التي يقوم بها الامام والناس في رمضان"۔ یعنی یہ بات تراویح کی ان رکعات کی تعداد کے بیان میں ہے جنہیں لوگوں کو ماہ رمضان میں جماعت کے ساتھ پڑھنا چاہیے۔ (لاحظہ ہو صفحہ ۱۵۹ طبع رحیم یار خان)"۔ ۱۴ (لاحظہ ہو تحقیق جائزہ صفحہ ۱۱)۔

غدر لنگ کے طور پر مؤلف نے اس کی یہ تاویل پیش کی ہے کہ باب ہے باجماعت پڑھنے کے بیان میں اور اس روایت میں نبی کریم ﷺ کا وتر سمیت گیارہ رکعت پڑھنا انفرادی حیثیت میں مذکور ہے۔ اس لئے وہ اس باب میں نہیں لائے۔ پھر اپنے اس حوالہ کی اہمیت پڑھانے کی غرض سے حسب عادت لگ گئے ان کی تعریف کرنے کے وہ محدث تھے مجتہد تھے باشور امام تھے اسی لیے اپنے دعویٰ کے مطابق حدیث بیان کی کیونکہ محدث کا باب باندھنا ایک دعویٰ ہوتا ہے یہ ہے حکمت اس حدیث کو اس باب میں نہ ذکر کرنے کی" ۱۴ - ملخصاً"

(ملاحظہ ہو صفحہ ۱۳۔ ۱۴)۔ جو سراسر فریب، دھوکہ اور زرا مغالطہ ہے جس کی تغییر و تکذیب خود یہ ہے راہ رو اور جھوٹا مؤلف خود بھی کرچکا ہے مگر اس کے بقول "دروغ گو را حافظہ نہ باشد یعنی جھوٹے انسان کا حافظہ نہیں ہوتا وہ اپنے بیان کی خود تردید کر دیتا ہے۔ (ملاحظہ ہو گالی نامہ صفحہ ۲۸)۔ بقول خود یہ "جھوٹا انسان" اپنے اسی رسالہ میں اس سے صرف دو تین صفحے پہلے اپنے نامہ اعمال کی طرح صفحہ پر صفحہ سیاہ کرچکا اور صراحت کے ساتھ یہ لکھ چکا ہے کہ اس روایت میں مذکور گیارہ رکعت وہ ہیں جو آپ ﷺ نے تین راتوں میں باجماعت پڑھی تھیں۔ (ملحصاً) (ملاحظہ ہو صفحہ ۷۔ ۸)۔ نیز اسی کے صفحہ ۷ پر بھی وہ پوری ایڑی چوٹی کا زور صرف کر کے اسی کا تاثر دے رہا اور ہم سے مطالبے کر رہا ہے کہ ان تین راتوں میں تہجد کا الگ پڑھنا ثابت کرو وغیرہ۔

علاوه ازیں اس مقام پر خود یہ لکھ کر اپنی تغییر کر دی ہے کہ "محدث کا باب باندھنا ایک دعویٰ ہوتا ہے۔" جبکہ مروزی نے اس باب کا یہ عنوان قطعاً "قائم نہیں کیا کہ نبی ﷺ انفرادی حیثیت سے اور اکیلے کتنی رکعات پڑھتے تھے بلکہ ان کے قائم کردہ اس عنوان کا خلاصہ صرف اتنا ہے کہ لوگوں کو کتنی رکعات پڑھنی پڑھانی چاہیس ہو ان کے ان لفظوں سے ظاہر ہے۔ "باب عدد الرکعات التي يقوم بها الامام والناس۔" پھر اس کے تحت انہوں نے جو روایات ذکر کی ہیں اس سے بھی ان کا مقصد محض محدثین کی طرز پر اس موضوع کی صحیح و سیئم جملہ روایات کو محض توسعی مطالعہ کی غرض سے جمع کرنا ہے نہ یہ کہ وہ اس سے پرانا مذہب بیانا چاہتے ہیں جیسا کہ عموماً "محدثین کا طریق کارہے لذرا روایت جابر رضی اللہ عنہ کے ذریعہ آئندہ تراویح کو ان کا مذہب قرار دینے کا مغالطہ بھی اس سے رو ہو گیا۔ خلاصہ یہ کہ مؤلف کی خود ساختہ تاویل، حديث مروزی پر اس کا سخت افراء اور بہتان عظیم ہے اور اس حوالہ سے ہمارا یہ سوال اس پر ایسا قرض ہے جسے چکانا قطعاً اس کے لئے کاروگ نہیں۔

### الثاچور کوتوال کو ڈائٹے:-

مگر سخت حریت کی بات یہ ہے کہ اس قدر نا سمجھی اور کم فہمی کا مظاہرہ کرنے کے باوجود موقوف عقل سے عاری بھی ہمیں ہی کرتا ہے جیش قائل = "یہ سخت اس حدیث کو اس باب میں نہ ذکر کرنے کی لیکن مقلد کو کیسے سمجھے ہے آئے جو عقل سے عاری ہوتا ہے حدیث کو اہم حدیث ہی سمجھ سکتا ہے مقلد آئے جو عقل سے عاری ہوتا ہے حدیث کو اہم حدیث ہی سمجھ سکتا ہے پس اسی سے پشاری نہیں۔" (ملاحظہ ہو گالی نامہ صفحہ ۱۳)۔

اسی کو کہتے ہیں "الثاچور کوتوال کو ڈائٹے" نیز "پوری پھر سینہ زوری"۔

اسی سخن کے سبق میں اسی کا سچا اعلان ہے کہ اس جماعت کے جوہری جب اتنے باکمال ہیں تو اس کی فہمی کیا ہو گی؟ ماشاء اللہ۔ اس جماعت کے جوہری جب اتنے باکمال ہیں تو اس کے پس اسی کتنے بے مثال ہوں گے؟ اپنے منہ میاں مشوہنے والے جناب غیر مقلدیت مآب صاحب احادیث کا سمجھنا آپ جیسے ہر ایسے غیرے تنقیحے کا کام نہیں، آپ اپنی قدر اور اوقات پر رہیں، یہ محض فقہاء اسلام کا حصہ ہے۔ ایک جلیل القدر محدث نے امام اعظم سے کہا تھا (جو واقع میں محدث تھے آپ کی طرح ڈیڑھ کتابیت ہے ہوائی ملاں نہیں تھے) "یا معاشر الفقہاء انتم الاطباء ونحن الصيادلة۔" اے گروہ فقہاء فہم حديث کے حوالہ سے تمہاری حیثیت طبیبوں کی ہے کہ اس کے محامل، معاملی، مقامیں و منازلیں کو سمجھنا تمہارا ہی کام ہے۔ ہماری حیثیت تو محض پساریوں کی ہے کہ دواؤں کے نام سے واقف اور ان کی خاصیات سے قطعاً "تبلد ہیں۔ (حوالہ درکار ہو تو پیش کر کے طبیعت صاف کر دیں گے) عقل سے عاری کون ہے؟ اسے صرف یہاں سے سمجھ لیجئے۔ آپ نے لکھا ہے "حدیث کو اہم حدیث ہی سمجھ سکتا ہے مقلد نہیں۔" کیا "اہل حدیث" (یعنی فرنی حدیث کا ماہر اور محدث) ہونا اور "مقلد" ہونا ایک دوسرے کی خدمت ہے اور ان میں تباہی کی نسبت پائی جاتی ہے؟ کیا درجہ اجتناد پر غیر فائز جملہ محدثین کی نہ

کسی امام مجتهد کے مقلد نہیں۔ خود مروزی کو دیکھ لجھے آپ لوگوں کے نزدیک کتنے بڑے محدث ہیں مگر اس کے باوجود غیر مقلد وہ بھی نہیں بلکہ مقلد ہیں۔ ہاں اگر ”ابن حیدث“ کا وہ معنی لیا جائے جس معنی میں آپ اور آپ کی کمپنی کے اراکین ہیں یعنی وہ بدذہب، جس کی نشاندھی حدیث میں کی گئی ہے (حداثۃ الانسان سفہاء الاحلام وغیرہ) اور جس کا علم طوٹے کی رٹ سے بڑھ کر نہیں تو ہم ابھی سے لکھ دیتے ہیں کہ سفلی کملات والی اس کی ”عقل و فم“ سے ہم جیسے مقلد یقیناً عاری ہیں۔ والحمد للہ علی ذالک۔ بتائیے دماغ ٹھکانے لگا یا نہیں؟

ایک اور یا وہ گوئی کا پوسٹ مارٹم ہے۔

اس مقام پر ہمارے اس جملہ پر کہ ”اس کے تحت انہوں نے بے شمار روایات اور احادیث درج کی ہیں“ اس (لاحظہ ہو تحقیقی جائزہ صفحہ ۱۱)۔ چوتھتے ہوئے ممؤلف نے لکھا ہے کہ اس کے تحت صرف دو حدیثیں ہیں جن میں سے ایک مرفوع اور دوسری موقوف ہے بالی سب اقوال ہیں اسے حدیث اور اقوال کا فرق بھی معلوم نہیں۔ معلوم ہو بھی کیسے کیونکہ تقليد کی خصوصت سے مقلد عقل و شعور جیسی نعمت عظمی سے محروم ہو جاتا ہے حق کا اے ایک اور ”بے شمار“ کا فرق بھی محسوس نہیں ہوتا۔ (لاحظہ ہو گالی نامہ صفحہ ۱۳) جو ممؤلف کی کذب بیانی، بذریعانی اور نادانی کا آئینہ دار ہے آپ اصل کتاب ملاحظہ فرمائیں۔ یہ بحث اس کے کم و بیش تین صفحات (صفحہ ۱۵۷، ۱۵۸ اور ۱۵۹) پر پھیلی ہوئی ہے۔ جس میں واقعی بے شمار احادیث ہیں جن میں ایک ”مرفوع“ ہے کئی ”موقوف“ اور کئی ”مقطوع“ ہیں۔ جنہیں احادیث کہنا بالکل بجا ہے ہم نے یہ کب لکھا ہے کہ وہ احادیث سب مرفوع ہیں۔ اس جلال کو اتنا بھی معلوم نہیں کہ حدیث کا اطلاق جس طرح رسول اللہ ﷺ کے اقوال و افعال اور تقاریر پر ہوتا ہے اسی طرح اس کا اطلاق صحابی اور تابعی کے اقوال و افعال اور تقاریر پر بھی ہوتا

ہے اور اس کے لفظوں میں اس ”جھوٹے انسان“ کو اصول حدیث کا چھوٹا سار سالہ ”مقدمة شیخ“ بھی نہیں آتا یا پھر وہ جلال سے کام لے رہا ہے۔ رہا یہ کہ اس میں اقوال بھی ہیں؟ اس سے ہم نے انکار ہی کب کیا ہے جب کہ ان میں سے کوئی قول بھی ہمیں مضر ہے نہ اسے مفید ہے بلکہ وہ تمام اقوال ہمارے ہی مسوید ہیں کہ ان کے قائلین میں سے کوئی ایک بھی ایسا نہیں جو رکعت تراویح کے حوالہ سے بیس سے کم کا قائل ہو۔ پھر ہم نے صرف یہ نہیں لکھا تھا کہ اس باب میں صرف احادیث ہیں بلکہ ہم نے ”روایات اور احادیث“ کے لفظ لکھے تھے تو کیا ائمۂ اسلام کے منتقل و مروی اقوال کو روایات کہنا درست نہیں؟

اس سے ہمارے منصف مزاج قارئین خود سمجھ سکتے ہیں کہ مؤلف کی ”اس خصوصت“ اور ”عقل و شعور کی نعمت عظمی سے محروم“ کا صحیح مصداق کون ہے اور کون ہے جسے ”ایک دو اور بے شمار کا فرق بھی محسوس نہیں ہوتا۔“ پھر یہ بات بھی وہی لکھ رہا ہے جو تجدید تراویح کی دو نمازوں کو ایک قرار دینے کے جرم کا مرتكب ہے پس یہ لکھ کر مؤلف نے اپنی خصوصت اور بے عقلی پر رسمی کر دی ہے۔

﴿ گمراہ خود ہیں اور کہتے ہیں ہمیں غلط کار

### مؤلف کا زبردست تاریخی جھوٹ:

مؤلف نے یہ بھی لکھا ہے کہ مروزی نے اس باب میں جو موقوف روایت ذکر کی ہے وہ وہی روایت ہے جس میں گیارہ رکعات کے پڑھانے کا ذکر ہے جو اس کی زبردست خیانت اور تاریخی جھوٹ ہے کیونکہ اسی کتاب کے اسی صفحہ پر اس سے متصل ۱۳ رکعات کی روایت نیز اس کے پانچ سطر بعد سطر نمبر ۶ اور سطر نمبر ۸ میں ۲۰ تراویح کی روایتیں بھی لکھی ہیں اور اس میں یہ لفظ موجود ہیں۔ ”وَ عَنِ السَّابِقِ أَيْضًا“ انہم کا نو ایقومون فی رمضان بعشرين

رکعت۔ نیز ”عن یزید بن رومان کان الناس یقومون فی زمان عمر بن الخطاب بثنت و عشرین رکعة۔“ (ملاحظہ ہو قیام اللیل صفحہ ۱۵) جبکہ ۱۳۰ والی روایات بھی درحقیقت میں رکعت کی دلیل ہیں (جیسا کہ اپنے مقام پر منفصل طور پر آرہا ہے)۔ حیرت ہے کہ مؤلف اتنا بے باک، دیدہ دلیر اور شوخ چشم ہے کہ اسے چھٹتے دن میں اتنے سفید جھوٹ بولتے ہوئے اور مجرمانہ خیانتیں کرتے ہوئے کسی کا بھی ذرہ بھر بھی خوف محسوس نہیں ہوتا۔

ع خوف خدا نہ شرم نہیں، یہ بھی نہیں وہ بھی نہیں

ذہبِ امام مالک در رکعت تراویح کے حوالہ سے مغالطہ کا پوسٹ مارٹم:-  
ہم نے حضرت ام المؤمنین کی بحث فیہ روایت (فی رمضان ولا فی غیره) کے دربارہ تجد ہونے اور اس کے تراویح کے بارے میں نہ ہونے کی ایک دلیل یہ پیش کی تھی کہ: ..... ”اس حدیث کے مرکزی روای حضرت امام مالک ہیں اگر یہ حدیث تراویح کے بارے میں ہوتی تو وہ اسے اپنا ذہب بناتے ہوئے آئندہ رکعت تراویح کے قائل ہوتے جبکہ علی التعمیق، آئندہ تراویح ان کا ذہب نہیں۔ ہو اس امر کی روشن دلیل ہے کہ اس حدیث کو تراویح سے کوئی تعلق نہیں۔ (ملاحظہ ہو قیام اللیل صفحہ ۱۵۹ طبع رحیم یار خان)“ ۱۴ (تحقیقی جائزہ صفحہ ۱۲)

موقف نے اس کا کوئی علمی، تحقیقی اور تسلی بخش جواب نہیں دیا اور جو کچھ اس بارے میں جواب کے نام سے لکھا ہے وہ درحقیقت ان کی کمپنی کا ایک مشہور بے جان اعتراض ہے جس کا مکمل جواب ہمارے کئی علماء بارہا دے چکے بلکہ ”تحقیقی جائزہ“ میں ہم بھی اس کا جواب لکھ کر اس سے پیش بکدوش ہو چکے ہیں جو آنکھوں پر تعصیب کی پیٹ کے باعث یا تو مؤلف کی نظر سے او جھل رہا یا پھر خواخواہ دفع و قیمت کی غرض سے اسے تجلیل سے کام لے کر اس نے چھپانے کی ملعون کوشش کی ہے۔ چنانچہ اس کا جواب دیتے ہوئے انہوں نے لکھا ہے:  
”امام مالک نے اگرچہ لوگوں کے لئے اتنا لیں رکعت کا استجواب ذکر کیا ہے

لیکن خود اپنے لئے وتر سمیت گیارہ رکعت کو ہی اختیار کیا ہے جس کا ذکر علامہ عینی حنفی نے عمدة القاری شرح صحیح بخاری میں کیا ہے۔ بحوالہ تحفۃ الاحوی ۷ ج ۲

صفحہ ۷۳۔ ”اہ بلفظہ  
ہم نے اس کا جو وندان شکن اور مکت و مقطط جواب پیشگی لکھ دیا تھا وہ  
حسب ذیل ہے: و هو هذا

”بعض کتابوں میں لکھا ہے کہ ایک روایت یہ ہے کہ امام مالک وتر سمیت ۱۱ رکعتات تراویح کے قائل تھے جیسا کہ الحادی للفتاوی جلد ا صفحہ ۳۵۰ میں بحوالہ امام بیکی، علامہ جوری شافعی کا قول، منقول ہے۔ یا جیسے عینی شرح بخاری میں ہے۔ لیکن یہ صحیح نہیں۔ کیونکہ امام مالک رحمۃ اللہ علیہ کی اپنی فقہ کی کتابوں میں اس کا کوئی وجود نہیں۔ پھر علامہ جوری اور علامہ عینی حنفی، شافعی مسلم سے تعلق رکھتے ہیں ان میں سے کوئی مالکی نہیں کہ فقہ مالکی کا ماہر ہو جبکہ دوسرے کا مسلم نقل کرنے میں خطا کا واقع ہو جانا کوئی نتی بات نہیں“ ۱۵ - (ملاحظہ ہو تحقیقی جائزہ صفحہ ۲۸)

پس اس کے باوجود مؤلف کا اپنے ہوئے ہوں کو پھر آگے کر دینا اس کی ضد اور ہٹ دھرمی نہیں تو اور کیا ہے؟

ع خدا محفوظ رکھے ہر بلاسے، ”خصوصاً“ غیر متقدّمات کی وباء سے پھر عمدة القاری کے حوالہ کے لئے مؤلف کا اپنے ہی غیر مقلد مولوی کی کتاب تحفہ کا نام لینا اس امر کی بھی غمازی کر رہا ہے کہ اس تعلیٰ باز کو اصل کتاب کا دیکھا بھی نصیب نہیں۔ حق ہے:  
”اوب بانصیب، بے اوب بے نصیب

## اس جواب پر لایعنی اعتراض کا پوسٹ مارٹم :-

مذکورہ بالا اعتراض کے پیشگی دیئے گئے ہمارے منقولہ بالا جواب کے سمجھیدہ، علمی، صحیح اور تسلی بخش جواب سے عاجز آکر حضن اپنے عوام کو خوش کرنے، انہیں دھوکہ دینے کی غرض سے "ملاں آں باشد کہ چپ نہ شود" کا مظاہرہ کرتے ہوئے اور بحث برائے بحث کے طور پر جو جبلانہ گفتگو کی ہے، اس کا اصلی روپ دکھانے کی غرض سے اسے قارئین کے سامنے رکھ دینا بھی مناسب معلوم ہوتا ہے چنانچہ ہمارے اس جواب کا ذکر کرنے کے بعد اس نے لکھا ہے:

"اب میں اس سے پوچھتا ہوں کہ امام مالک نے اپنی فقہ کی کون کون سی کتب لکھی ہیں اور تمہارے پاس کون کون سی ہیں ذرا ان کے نام بتائیں جو امام مالک کی تصنیف ہوں۔ اس کو یہ بھی علم نہیں کہ کتب فقہ کن کی تصنیفات ہیں اماموں کی یا ان کے مقلدین کی۔ کتب فقہ متبع اماموں کی نہیں بلکہ ان کے مقلدین کی ہیں تاہم اگر علامہ عینی حقی اور علامہ ہوزی شافعی امام مالک کے گیارہ رکعت تراویح پڑھنے کے نقل کرنے میں خطا کار ہیں تو تم ماں کی فقہ سے امام مالک کا میں رکعت تراویح پڑھنا ثابت کرو"۔ اہ بلفظہ (ملاحظہ ہو گالی نامہ صفحہ ۲۹)۔

**اقول :-**

ہیرا پھیری، جل و تیس اور ہاتھ کی صفائی کے اس ماہر اعظم سے کوئی پوچھ کہ:-  
اولاً:-

ہم نے امام مالک رحمۃ اللہ علیہ کی اپنے ہاتھ کی لکھی ہوئی کسی کتاب کو ذکر ہی کب کیا ہے پس بلا وجہ اس فضول بحث کو چھپر دینے کا فائدہ ہی کیا ہے کہ بتاؤ ائمۃ متبعین کی کتابیں ان کی اپنی لکھی ہوئی ہیں یا ان کے مقلدین کی وغیرہ پھر اسی کو بنیاد بنا کر اس بیہودہ جملے کی ضرورت ہی کیا تھی کہ "اس کو یہ بھی علم

نہیں کہ کتب فقہ کن کی تصنیفات ہیں"۔ بحث ہے پھر اپنی جگہ سے مل سکتا ہے عادت کا بدنا مشکل ہوتا ہے دراصل ادھر اور ہر کی لایعنی اور لچر باتیں کرنا اور گالیاں بکنا مؤلف کی پرانی عادت ہے پس وہ ایسی باتیں کرنے پر مجبور ہیں اس کے بغیر نہ تو ان کے اس گالی نامہ کا پیسے بھر سکتا تھا نہ ہی انہیں قلبی سکون حاصل ہو سکتا ہے۔  
ہنزا" :-

پھر ائمۃ کے اقوال و فتاویٰ کے مجموعوں کو اس حیثیت سے کہ وہ ان کا مجموعہ ہیں ان کی کتابیں کہنا سکس دلیل کی رو سے غلط ہے۔ اگر اس قسم کی نسبت کے صحیح ہونے کے لئے خود قائل و متكلم کا اسے اپنے ہاتھ سے لکھتا یا کم از کم اسے لکھوا کر اس پر نظرِ عالمی کرنا بھی لازم ہے تو قرآن مجید کو کتاب اللہ اور بخاری شریف کو رسول اللہ ﷺ کی کتاب کیوں کہتے ہیں؟ کیا انہیں اللہ تعالیٰ یا رسول کریم ﷺ نے کہا یا لکھوا کر ان کے مجموعوں کی تصدیق فرمائی تھی بہرحال ہم نے جو بات لکھی تھی اب بھی اس کے ہم پابند ہیں اور مؤلف کے اس مطالباہ کو پورا کرنے کے لئے بھی تیار ہیں کہ "تم ماں کی فقہ سے امام مالک کا میں رکعت تراویح پڑھنا ثابت کرو"۔ مگر اس کی کیا گارنٹی ہے کہ مؤلف اسے مان بھی لے گا اور اس قسم کی لچر بحث سے آئندہ احتراز کر کے لوگوں کو گمراہ کرنے سے باز آجائے گا۔ تاہم اس کے لئے ہم اپنے قارئین سے گزارش کریں گے کہ وہ ان سے لکھواليں یا کم از کم گواہوں کے سامنے ان سے کہلوالیں کر اگر وہ اس کے بعد بھی نہ مانیں تو ان کی موجودہ یا متوقعہ یوں پر حکم شرع کے مطابق اور ان کے نظریہ کی رو سے پڑ جانے والی تین طلاقیں پڑیں! (دیدہ باید) اس کی مزید وضاحت:-

علامہ عینی اور علامہ جوری کے حوالہ سے مختصر اور جامع گفتگو کرنے کی غرض سے ہم نے حضن اصولی جواب پر آکتفاء کیا تھا جو کل کی طرح آج پھر آئندہ

بھی مؤلف کے ذمہ ہمارا قرض ہے اور قرض رہے گا۔ اگر کسی کتاب میں محض کسی کا قول کا آجناہی اس کی صحت کے لئے کافی ہے تو ہم اس باغی اصول مؤلف سے پوچھیں گے کہ کیا یہ اصول صرف اسی حوالہ کے لئے ہے یا ہر حوالہ کے لئے؟ برقدیر اول وجہ فرق اور وجہ تخصیص کیا ہے؟ پھر کیا اس کا مطلب یہ نہیں بنے گا کہ جو ان کی فیور میں ہو وہ معتبر اور جو ان کے خلاف ہو وہ مردود ہے۔ (ذوبخت کو منکر کا سہارا)۔ برقدیر ہانی اس کی ہمیں تحریر میا کریں تاکہ اس حوالہ سے ہم ان کی مکمل خبر لے سکیں۔ اگر جوری اور عینی طیہما الرحمۃ کی کتابوں کی یہ خصوصیت ہے تو یہ بھی لکھ دیں اور انجام کا انتظار کریں۔

لکنا بڑا خلم ہے کہ مؤلف نے اپنے گالی نامہ میں اور اس سے پہلے والے مغالطہ نامہ (مسئلہ تراویح) میں بہت سی احادیث کو محض یہ کہہ کر رد کر دیا ہے کہ وہ منقطع ہیں جن کے فلاں راوی کی فلاں راوی سے ملاقات ثابت نہیں۔ ”جبکہ ان کے ادوار بھی قریب قریب ہیں۔ (ملاحظہ ہو مغالطہ نامہ صفحہ ۸ نیز گالی نامہ ص ۱۵ تخت روایت سنت کلم قیامہ، نیز روایت صحی، روایت اعمش و روایت عبد العزیز)۔

پس جب ہماری باری میں تھوڑے سے انقطاع سے بھی روایت واجب الرد ہو گئی تو اپنی باری میں جس علامہ جوری اور علامہ عینی طیہما الرحمۃ اور امام مالک رحمۃ اللہ علیہ کے مابین صدیوں کا فاصلہ ہے ان کے اقوال کیے جست قرار پائے جبکہ اس کی انہوں نے کوئی سند بھی نہیں لکھی۔ جرأت ہے تو اس کی معتر شد پیش کرے۔ تجھ بھے کہ مؤلف نے اصول پر قائم رہتا ہے اور نہ ہی اپنے خود ساختہ قواعد پر ثہرتا ہے اگر اسے کہا جائے کہ اصول پر آؤ تو اپنے مزاعمت کی طرف بھاگتا ہے اور اگر کہا جائے کہ چلو اسی پر قائم رہ کر بات کو تو پھر اصول کا نام لیتا ہے یا پھر اپنی مادری بولی میں گفتگو شروع کر دیتا ہے۔ ہمیں تو یہ بھی سوچنا پڑ رہا ہے کہ اس کی اس کیفیت کو ہم ”یعنی ہاپ کڑوا تھو“ سے تجیر کریں یا اسے

حضرت شیخ فرید الدین عطار علیہ رحمۃ اللہ الغفار کے اس قول کا مصدقہ کیسی:

سے چو شتر مرنے شناس ایں نفس را  
نے کشد بارو نہ پو بہ ہوا  
سے گر پہ گوئیش گوید اشتزم  
ورنی بارش بگوید طارم

یعنی نفس سرکش کو شتر مرغ کی طرح سمجھ جونہ بوجھ اٹھاتا ہے اور نہ فضا میں اڑتا ہے اگر اسے کہو کہ اڑ، تو کہتا ہے میں اونٹ ہوں بھلا اونٹ بھی بھی اڑا کرتے ہیں اور اگر اس پر بوجھ لادو تو کہتا ہے کہ میں پرندہ ہوں جس کا کام بوجھ اٹھانا نہیں۔ (ملاحظہ ہو پند نامہ فارسی صفحہ ۱۲ طبع کتب خانہ مجیدیہ، ملکان)۔

تحقیق مذہب امام مالک و توجیہ قول علامہ عینی و جوری ۔۔۔

تحقیق یہ ہے کہ حضرت امام مالک رحمۃ اللہ علیہ آٹھ تراویح کے قائل نہیں بلکہ وہ بیس یا اس سے زائد کے قائل ہیں جو ان کی اپنی فقہ کی کتابوں میں مصروف ہے۔ چنانچہ مشہور مالکی فقیہ و محدث امام ابن عبد البر رحمۃ اللہ علیہ اپنی نہایت درجہ ضخیم اور معربہ الارا کتاب ”التمہید لِمَا فِي المُوْطَأِ مِنَ الْعَالَمِ وَالْأَسَانِيدِ“ (جو امام مالک رحمۃ اللہ علیہ کی مشہور زمانہ کتاب ”موطا“ کی مبسوط شرح ہے وہ موطا مالک جسے بعض ائمۃ اسلام نے بخاری سے بھی زیادہ صحیح فرمایا اور کتاب اللہ کے بعد اس کا مقام پڑایا ہے اس) میں ارقام فرماتے ہیں : ”وانختلف العلماء في عدد قيام رمضان فقال مالك تسعة و ثلاثون بالوتر ست و ثلاثون و الوتر ثلث“۔ یعنی قیام رمضان (تراویح) کی تعداد رکعت کے باڑے میں علماء اسلام کا اختلاف ہے (کہ وہ بیس ہیں یا اس سے زائد؟ پس امام مالک نے فرمایا اس کی و ترسیت انتیلیس رکعت ہیں جن میں سے چھتیں رکعت طرفاً ساختہ قواعد پر ثہرتا ہے اگر اسے کہا جائے کہ اصول پر آؤ تو اپنے مزاعمت کی نام لیتا ہے یا پھر اپنی مادری بولی میں گفتگو شروع کر دیتا ہے۔ ہمیں تو یہ بھی سوچنا پڑ رہا ہے کہ اس کی اس کیفیت کو ہم ”یعنی ہاپ کڑوا تھو“ سے تجیر کریں یا اسے

قدویہ، اردو بازار، لاہور)۔

علاوه ازین ایک اور مالکی فقیہ امام ابن رشد انڈ لسی اپنی کتاب "بدایۃ المجتهد و نہایۃ المقتد" میں رقطراز ہیں: "و اختلفوا فی المختار من عدد الرکعات التی یقوم بها الناس فی رمضان فاختار مالک فی احد قولیہ و ابو حنیفۃ الشافعی و احمد و داؤد القیام بعشرين رکعة سوی الوتر و ذکر ابن القاسم" عن مالک انه کان یستحسن ستاویلشین رکعة والوتر ثلث۔ یعنی اس میں ائمۃ اسلام کا اختلاف ہے کہ تراویح کی رکعات جنہیں لوگوں کو رمضان المبارک میں اواکرنا چاہئے ان کی تعداد کے بارے میں مختار کیا ہے؟ تو اس بارے میں امام ابو حنیفہ امام شافعی، امام احمد رحمہم اللہ اور داؤد ظاہری اور امام مالک رحمہم اللہ تعالیٰ ایک روایت کے مطابق میں تراویح اور تین و تر کے قائل ہیں بلکہ امام مالک کے شاگرد امام ابن القاسم سے مروی ہے کہ امام مالک رحمۃ اللہ علیہ اس امر کے قائل تھے کہ تراویح چھتیں اور وتر کی تین رکعتیں ہیں۔ (لاحظہ ہو: بدایۃ المجتهد جلد ا صفحہ ۱۵۲ طبع فاران آکیدیہ، لاہور)۔

مالکی علماء کی ان دو مستند کتابوں سے معلوم ہوا کہ امام مالک رحمۃ اللہ علیہ کم از کم بیس اور زیادہ سے زیادہ چھتیں رکعات تراویح کے قائل ہیں اور اس حوالہ سے ان کے صرف یہی دو قول ہیں جن میں سے آٹھ کا قول کوئی بھی نہیں۔ اگرچہ ان دو حوالوں سے گواہی کا نصاب تکمیل ہو گیا ہے (کہ واستشهدوا شهیدین من رجالکم الایة) تاہم عدو کامل تین کی تکمیل کی غرض سے ایک اور حوالہ بھی پیش خدمت ہے جس سے اس کی مزید تائید ہو جاتی ہے چنانچہ مؤلف کی پسندیدہ اور اس کے نزدیک معتبر کتب قیام اللیل (صفحہ ۱۵۹ طبع رحیم یارخال) میں ہے امام مالک علیہ الرحمۃ کے شاگرد امام ابن القاسم سے روایت ہے کہ جعفر بن سلیمان نے ایک شخص کو آپ کی خدمت میں یہ پوچھنے

کے لئے بھیجا کہ تین و تر سمیت انتالیس رکعات تراویح جو پڑھی جاتی ہے اس میں ہم کمی کر سکتے ہیں تو آپ نے اسے تائید فرماتے ہوئے اسے اس سے منع فرمادیا۔ اہ ملخصاً

پس خود فتحہ مالکی کی کتب کی رو سے رکعات تراویح کے بارے میں امام مالک کے نزدیک کی تیین کے بعد (کہ آپ ۲۰ سے کم کے قطعاً" قائل ہی نہیں) علامہ عینی اور علامہ جوری کی عبارات کا مفہوم بھی خود بخود واضح ہو گیا کہ انہوں نے محض حسب عادت مولفین اس بحث کے بغیر کہ صحیح کیا ہے اور سقیم کیا ہے؟ محض جمع اقوال کی غرض سے امام مالک سے منسوب اس بات کو لکھ دیا ہے۔ بالکل ایسے ہے جیسے امام سیوطی علیہ الرحمۃ نے اپنی مشہور کتاب "در منشور" میں بھی طریق کار اپنایا ہے جس کا مقصد ہر قسم کی بات کو قارئین کے مطالعہ میں لانا ہوتا ہے کہ اس مسئلہ کے حوالہ سے یہ، یہ باتیں کی جاتی ہیں باقی ان میں سے صحیح کیا ہے اور غلط کیا ہے؟ اس کی تیین کے لئے متعلقہ فن کی متعلقة کتابوں سے مدولی جاتی ہے۔ اس سے علماء اسلام کا ایک مقصدِ عظیم، علم کی وقت کو بڑھانا بھی ہے تاکہ مؤلف کی طرح اس شعبہ میں ہر "ایسا غیر انہو خیر" گھس کر اپنی جہالت اور ضلالت کو نہ گھیر سکے۔ (وانما الاعمال بالنبیات و انما لکل امری مانوی)۔

ہمارے اس بیان کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے کہ وہی علامہ عینی جن کا حوالہ مؤلف نے پیش کیا ہے اپنی اسی کتاب میں ارقام فرماتے ہیں۔ عند مالک ست و ثلثون رکعة غیر الوتر۔ یعنی امام مالک کے نزدیک تراویح کی وتر کے علاوہ چھتیں رکعات ہیں۔ ملاحظہ ہو (عمدة القاری شرح صحیح البخاری جلد ۷ صفحہ ۱۷۸ طبع کوئٹہ)۔

نیز اسی کے اسی جلد میں جس میں امام مالک سے متعلق وہ بات لکھی ہے اس سے کچھ پہلے متعدد کتب کے حوالہ جات کے نقل کرنے کے بعد انہی علامہ

عینی نے لکھا ہے: "فالمشهور عن مالک ست و ثلثون والوتر بثلث"  
- یعنی مشہور روایت کے مطابق امام مالک تراویح کے چھتیں رکعت اور وتر کے  
تین رکعت ہونے کے قائل ہیں۔ ملاحظہ ہو: (عدمۃ القاری جلد ۱ صفحہ ۲۶ طبع  
کوئٹہ)۔

اس سے معلوم ہوا کہ علامہ عینی کے نزدیک صحیح یہ ہے کہ امام مالک  
وتروں کے علاوہ تراویح کی چھتیں رکعت کے قائل ہیں پس انہوں نے ان سے  
منسوب گیارہ حکم کے قول سمیت دوسرے اقوال کو نقل کرنے کے ساتھ "فالمشهور  
عن مالک" کہہ کر گیارہ کے قول کی تفعیف فرمادی ہے جس کے بعد اس کی  
اہمیت اور اس کا استناد ختم ہو کر رہ جاتا ہے۔ نیز وہی علامہ سیوطی، جنہوں نے  
علامہ جوڑی کا امام مالک سے منسوب وہ قول نقل کیا ہے، اپنے اسی رسالہ میں  
ایک صفحہ پلے ارتقا ہے: "عن مالک التراویح ست و ثلثون رکعة غیر  
الوتر"۔ یعنی امام مالک سے مردی ہے کہ وتر کے علاوہ، تراویح کی چھتیں رکعت  
ہیں۔ ملاحظہ ہو (المصانع مشمولہ الحاوی ج ۱ صفحہ ۳۲۸)۔

اس سے بھی معلوم ہوا کہ ان حضرات کا امام مالک سے متعلق جملہ اقوال  
کو لکھ دینے کا مقصد، محض توسعہ مطالعہ قارئین کی غرض سے جمع اقوال ہے ورنہ  
وہ خود تعارض کا شکار قرار پائیں گے جو صحیح نہیں کہ کلام عقائد کو ان کے صحیح  
محامل پر رکھنا فرض ہے۔ باقی ہم نے جو علمائین مذکورین کے متعلق وقوع خطایکی  
بات کی تھی وہ محض اصول کے حوالہ سے اور ان عبارات سے ظاہر ہونے والے  
اس مفہوم کو تسلیم کر لینے کی بناء پر تھا ورنہ حاشا و کا درحقیقت ان سے خطایکی  
الواقع منسوب کرنا مقصود تھا نہ ہو سکتا ہے۔ جس کا صحیح محمل ہم نے عرض کر دیا۔  
والمحمد للہ علی ذلک۔

آخری کیل:-

مؤلف ہماری اس مدلل اور محقق توجیہ کو پھر بھی نہ مانے تو وہ حسب

اصول، امام مالک سے منسوب گیارہ رکعت کے اس قول کو ان کی اپنی فقہہ کی  
کتابوں میں سے کسی متندر کتاب کے کسی متندر حوالہ سے ثابت کرے اور اس کا  
طبعیت صاف کروئے والا جواب ہی نہیں، منه ماٹگا انعام بھی لے۔ جو وہ بذریعۃ  
عدالت بھی ہم سے وصول کر سکتا ہے۔ پس اس میں اسے کیا نقصان ہے کہ وہ  
اپنے نہ ہب کا پر چار بھی عدالت میں کرے اور انعام پا کر جیب بھی گرم کر لے۔  
(ہم خداو ہم ثواب) کیونکہ اس مسئلے میں مدعی وہ خود ہے جس کے ذمہ اثبات مدعی  
ہوتا ہے ہم تو اس میں سائل اور نافی ہیں۔ مگر وہ جس پانی میں ہے ہم اس سے  
بخوبی واقف ہیں اسے تو ابھی تک اس کے ناقل کا نام بھی صحیح طور پر معلوم نہیں  
پس وہ غریب ہمارا مطالبہ صحیح طور پر کیونکہ پورا کر سکتا ہے؟ چنانچہ اس نے "علامہ  
جوڑی" کو کئی بار "علامہ جوڑی" لکھا ہے جبکہ صحیح راء محملہ ہے زاء مجھہ نہیں  
جیسا کہ علامہ سلکی کی کتاب الطبقات میں بھی ہے۔ (فیا للعجب و  
لضیعۃ العلم والادب)۔

### غلطی کا سبب:-

ایں خانہ ہمہ آفات است۔ مؤلف کے پیش رو مولوی عبدالرحمن مبارک  
پوری نے بھی "جوڑی" کو جوڑی "لکھا ہے۔ ملاحظہ ہو: تحفۃ الاحدوڑی ج ۲ صفحہ  
۲۴۷۔ جبکہ مؤلف نے زیادہ تر مطلبہ اسی سے لیا ہے پس اس نے اصل کتاب  
ویکھنے کی وجہے اپنے اس مولوی کی اندھی تقلید کرتے ہوئے لکھر کا فقیر بکر مکھی پر  
مکھی مار دی۔ اس نے کہا "جوڑی" اس نے بلیک امت یا اس نے کما سیم  
صاحب میں گڑھے میں گر رہا ہوں اس نے کما جدھر تو ادھر میں ۔۔۔ سجان اللہ  
ایکا ہو تو اس طرح کا ان شاء اللہ یہ ہر جگہ اکٹھے ہوں گے۔

### روہم:-

مؤلف نے وتر سمیت تراویح کی انتیس رکعت کے امام مالک کے قول

نیز ان سے منسوب گیارہ کے قول کے درمیان تقطیق دینے کی جو کوشش کی ہے وہ بھی ہے سود اور اس کے وہم پر مبنی ہے کیونکہ اولاً امام مالک جیسے عاشق رسول سے یہ کیسے متصور ہو سکتا ہے کہ خود تو وہ سنت رسول ﷺ پر عمل کر کے اس کی برکات حاصل کریں اور دوسروں کو مؤلف کی مزعوم بدعث پر لگا کر اس ضفول جنگجوی میں ڈال دیں یا اگر مؤلف اس کے قائل ہو گئے ہوں تو وہ یہ لکھ دیں کہ جو عبادت رسول اللہ ﷺ سے جیئہ اور صریحاً ثابت نہ ہو وہ بدعث نہیں ہوتی۔ (ویدہ باید)

علاوہ ازین اسی روایت میں یہ بھی ہے "يَصْلَى إِرْبَعَاً (اللَّهُ) ثُمَّ يَصْلَى إِرْبَعَاً"۔ جس کا خصوصاً "غیر مقلدی اصول کے مطابق خلاصہ ترجمہ یہ ہے کہ آپ یہ آخر رکھتیں دو سلاموں سے (چار چار کرکے) پڑھتے تھے۔ جبکہ غیر مقلدین تراویح دو دو کر کے دو سلاموں کی بجائے چار سلاموں سے پڑھتے ہیں۔ پس بتایا جائے کہ عمل بالستہ کی ٹھیکیداری کے دعویٰ کے باوجود اس پر من و عن عمل نہ کرنے میں کیا حکمت ہے اور آپ کی بعینہ سنت مبارکہ پر بعینہ عمل کرنے سے کیا چیزمانع ہے؟

امام مالک رحمۃ اللہ علیہ سے منسوب گیارہ رکعت والا قول غیر ثابت ہونے کی وجہ سے قابلِ جحت نہیں جبکہ مؤلف نے وتر سمیت انتالیس کے قول کو مان لیا ہے پس اس سے ان پر ہماری جحت تمام ہو گئی کہ جو ہم ان سے منوانا چاہتے تھے انہوں نے اسے تسلیم کر لیا ہے اور جو وہ ہم سے منوانا چاہتے تھے وہ اس کا کوئی صحیح ثبوت پیش کرنے سے عاجز رہے ہیں جو ان کی تکلیف کی دلیل ہے۔ نعروہ رسالت: یا رسول اللہ ﷺ۔ مذہب حق اہل سنت و جماعت حنفی بریلوی: زندہ باد

### ایک اور ضرب قاہر:-

مؤلف بار بار چیخ چیخ کر وتروں سمیت گیارہ رکعت گیارہ رکعت کی رث لگا کر شور چا رہا ہے جو برقدیر تسلیم بھی اسے کچھ مفید نہیں کیونکہ اس کے بقول

آٹھ تراویح ہو گئی اور بقیہ تین رکعات وتر قرار پائیں جبکہ عملاً وہ اور اس کی پارٹی تین رکعات وتر کے قائل و فاعل نہیں ہیں بلکہ وہ عموماً" ایک ہی رکعت وتر پڑھتے پڑھتے ہیں اور وہ یہ بھی لکھ کر دے چکے ہیں کہ مجھ فیہ اس روایت کے الفاظ (فی رمضان ولا فی غیره) ہی واضح دلیل ہے کہ رسول اللہ ﷺ یقیناً اسے بارہ مینے ہی او اکرتے تھے" (ملحصاً)۔ (ملاحظہ ہو گالی نامہ صفحہ ۹)۔ جس سے یا تو ان کی یہ دلیل غلط ہو کر رہ جاقی ہے یا پھر ان کا دعویٰ غلط قرار پاتا ہے۔

علاوہ ازین اسی روایت میں یہ بھی ہے "يَصْلَى إِرْبَعَاً (اللَّهُ) ثُمَّ يَصْلَى إِرْبَعَاً"۔ جس کا خصوصاً "غیر مقلدی اصول کے مطابق خلاصہ ترجمہ یہ ہے کہ آپ یہ آخر رکھتیں دو سلاموں سے (چار چار کرکے) پڑھتے تھے۔ جبکہ غیر مقلدین تراویح دو دو کر کے دو سلاموں کی بجائے چار سلاموں سے پڑھتے ہیں۔ پس بتایا جائے کہ عمل بالستہ کی ٹھیکیداری کے دعویٰ کے باوجود اس پر من و عن عمل نہ کرنے میں کیا حکمت ہے اور آپ کی بعینہ سنت مبارکہ پر بعینہ عمل کرنے سے کیا چیزمانع ہے؟

خلاصہ یہ کہ اس حدیث کو اگر غیر مقلدین اپنی دلیل سمجھتے ہیں تو اس پر پوری طرح عمل بھی کریں۔ کچھ کو مانیں کچھ سے انحراف کریں، افتاؤ منون بعض الكتب و تکفرون بعض الكتب کی دو غله پالیسی کی اجازت ہرگز نہ دی جائے گی۔ دلیل ہے تو اسے مکمل طور پر مانیں۔ دلیل نہیں تو اس کے غلط ہونے کا اعتراف کریں۔ اب یہ کریں یا وہ یہ آپ کی مرضی پر منحصر ہے۔

جلا کر راکھ نہ کروں تو داغ نام نہیں

۲۱ رکعات کی توجیہ پر اعتراض کا پوسٹ مارٹم:-

ہم نے اپنے رسالہ "تحقیقی جائزہ" میں مؤلف کی آٹھ تراویح کے مزعوم

ثبتت کی چوتھی اور آخری دلیل کے جواب کے ضمن میں کہا تھا کہ ”اہل مدینہ اور امام مالک“ و تر اور اس کے بعد والی دو رکعتوں سمیت اکتا لیں رکعت تراویح کے قائل ہیں ”او اس کے لئے مجموعی طور پر جامع تنڈی حج ا، صفحہ ۹۹۔ الحاوی للتفاوی حج ا، صفحہ ۳۲۸، قیام اللیل صفحہ ۱۵۹ اور بدایۃ الجمید نیز المدحہۃ۔ الکبری کا حوالہ پیش کیا تھا ملاحظہ ہو (تحقیقی جائزہ صفحہ ۲۷) یہ بحث اگرچہ رسالہ کے آخر میں تھی تاہم موقع کی مناسبت سے ہم اسے یہاں لارہے ہیں اس کا صحیح توڑہ یا علمی اور تحقیقی جواب پیش کرنے کی بجائے مؤلف نے حسب عادت اس پر بھی خواہ خواہ کی بے جا ہٹ کر کے اور جھوٹ بول کر اپنے جاہل عوام کو خوش کر کے ان سے داؤ تحسین اور واد واد کے وصول کرنے کی بدترین کوشش کی ہے۔ چنانچہ اس نے فضول طوالت کے بعد بطور خلاصہ فقیر کے متعلق لکھا ہے :

”اس عبارت میں اس نے تین جھوٹ بولے (۱) امام مالک کا اکتا لیں رکعت تراویح و تر سمیت پڑھنا جب کہ قیام اللیل میں ۳۹ رکعتیں مذکور ہیں۔ (۲) امام مالک کا تین و تر پڑھنا جب کہ قیام اللیل میں ایک و تر مذکور ہے۔ (۳) امام مالک کا وتر کے بعد دو نفل پڑھنا جب کہ ان دو نفلوں کا قطعاً“ کوئی ذکر نہیں۔ دیکھو قیام اللیل صفحہ ۱۵۹ اور تنڈی میں امام مالک کے متعلق کچھ مذکور نہیں جب کہ یہ مولوی تنڈی کا حوالہ بھی دیتا ہے اہ بلفظہ ملاحظہ ہو (گلی نامہ صفحہ ۳۹-۳۸)

جو سراسر کذب و افتراء، جھوٹ اور بہتان یا پھر اس کی جہالت، یا تجہیل عارفانہ ہے، ہم نے یہ قطعاً نہیں لکھا کہ ہمارے اس بیان کی ایک ایک حق موجوں کتب میں سے ایک ایک میں موجود ہے بلکہ ہم نے مجموعی حیثیت سے ان کا نام حوالہ کے طور پر پیش کیا تھا یعنی وجہ ہے کہ ہم نے اپنے اس پورے بیان کے بعد بطور حوالہ سب کا نام اکٹھے لکھا تھا (جیسا کہ اور گزرنا ہے) جس کا مطلب یہ تھا کہ ہمارے اس بیان کی کوئی نہ کوئی حق ان کتب میں سے کسی نہ میں موجود ہے جو

بالکل درست اور بجا ہے۔ موجوں کتب کے متعلق صفات کھوں کر اس کی متعلقہ تمام عبارات یہک جا کر کے دیکھ لیں پھر بھی ان کی کوئی بات رہ جائے تو ہم اس کے جواب وہ ہیں مگر اتنی مشقت اٹھانے کی متوف کو کہاں تو فتن۔ اسے گلی گلوچ، کذب بیانی اور لاٹ زینیوں اور بڑھکیں مارنے سے بھی فرصت ملے تو حوالہ جات چیک کرنے کے لئے اصل کتابیں کھوں کر دیکھئے۔ پھر خود تو مفتری، کذاب اور اول درجہ کا جھوٹا ہے دوسروں کے متعلق بھی یہ سوچ سمجھے فوراً یہ فیصلہ صادر کر دیتا ہے کہ وہ بھی اس کی اس فن کی ماہر برادری سے تعلق رکھتے ہوں گے۔

رکعت وتر کے بارے میں امام مالک کا علی التحقیق مذہب یہ ہے کہ آپ اس کی تین رکعت ہونے کے قائل تھے جیسا کہ ابھی سطور بالا میں ان کی اپنی فقہ کی کتابوں (بافتاظ دیگر فقہ مالکی کے پیرو کار اور ان کے مذہب کو دوسروں کی بہ نسبت زیادہ بہتر سمجھنے والے علماء امام ابن عبد البر اور امام ابن رشد کی کتابوں التہمید اور بدایۃ الجمید وغیرہما) کے حوالہ سے گزر چکا ہے جب کہ ہم نے بطور حوالہ بدایۃ الجمید کا نام بھی لکھا تھا۔ مؤلف نے جس کتاب قیام اللیل کا حوالہ پیش کر کے امام مالک کو ”ایک وتر“ کا قائل بتایا ہے۔ اولاً وہ کسی مالکی عالم کی کتاب نہیں کہ وہ فقہ مالکی کا ماہر ہو بلکہ وہ شافعی مقلد کی تصنیف ہے۔ پھر ثانیاً اس میں بھی لکھا ہے کہ امام مالک و تر سمیت ۳۹ رکعت تراویح کے قائل تھے جس کا مؤلف کو بھی اقرار ہے اور ہم التہمید وغیرہ کتب مالکیت سے اس کی تشریح لکھ آئے ہیں کہ ان ۳۹ رکعتات میں ۳ رکعتیں وتر کی ہیں۔ پس یہ کہنا کہ قیام اللیل میں ۳ رکعتات کی نظری اور ایک کا اثبات ہے یہ مؤلف کا زبردست تاریخی جھوٹ ہے۔ باقی رہی قیام اللیل میں وہ روایت جس میں امام مالک کو ایک وتر کا قائل ظاہر کیا گیا ہے۔ اولاً اس میں اس کی سند مذکور نہیں مؤلف اس کی مکمل سند پیش کرے انشاء اللہ روایتی پہلو کی بحث کے حوالہ سے مؤلف کا دماغ ٹھکانے لگا کر اس کی طبیعت صاف کر دیں گے۔ بر تقدیر تسلیم وہ مرجوح اور مغلل ہے کہ ان

کی اپنی فقہ کی کتب کی تصریحات کے خلاف ہے (وَضَّا بیت اوری بہافیہ) نیز یہ بھی ممکن ہے کہ آپ تین رکعات و تر میں سے دوسری پر سلام پھیر کر اس کی تیری رکعت کو پڑھنے کے قائل ہوں جیسا کہ بعض سلف کا ذہب ہے جو ہمیں قطعاً مضر نہیں کیونکہ وہ مجتہد تھے اور ہم پر جنت بھی نہیں کہ ہم امام اعظم کے مقلد ہیں۔ اس تقدیر پر بھی و تروہی تین رکعات ہی ہوئے فرق صرف ادائیگی کی نوعیت کا ہوا وہو لا یضرنا۔ پس یہ روایت بھی مؤلف کو کسی طرح مفید نہ ہوئی۔ قال العینی و کانہ جمع رکعتین من الوتر مع قیام رمضان والا فالمشہور عن مالک ست و ثلثون والوتر بثلث والعدد واحد اه (عدۃ القاری ج ۱، صفحہ ۲۶۶۔ تحفة الاحوزی ج ۲ صفحہ ۷۳) رہا یہ کہنا کہ ترمذی میں امام مالک کے متعلق کچھ مذکور نہیں نیز ان کا وتروں کی بعد والی دو رکعتوں سمیت اکتالیس رکعات کا قائل ہونا بھی کہیں مذکور نہیں بلکہ قیام اللیل میں ۳۹ رکعتیں مذکور ہیں؟

تو یہ بھی مؤلف کی تلیس شدید اور سخت جھوٹ ہے اولاً ہم نے خاص امام مالک کا نام لے کر ترمذی کا حوالہ ہی کب دیا تھا۔ ثانیاً غلط یہ بھی نہیں کیونکہ دنیا جانتی اور مانتی ہے کہ امام مالک اہل مدینہ سے ہیں ان کی پوری زندگی مسجد بنوی شریف میں قرآن و حدیث پڑھنے پڑھانے میں گزری اور آپ نے اپنے مذہب کی بنیاد بھی عمل اہل مدینہ پر رکھی تھی۔ جیسا کہ ان کی مشہور زمانہ کتاب "موطا" وغیرہ کے مطالعہ سے بھی پتہ چلتا ہے جس سے مؤلف بھی انکار نہیں کر سکتا۔ اور جامع ترمذی میں صراحت کے ساتھ موجود ہے "و اختلف اهل العلم فی قیام رمضان فرای بعضهم ان يصلی احدی ولربیعن رکعة مع الوتر وهو قول اهل المدينة والعمل علی هذا عندهم بالمدینة" یعنی رکعات تراویح کے بارے میں علماء کا اختلاف ہے پس ان میں نے بعض نے فرمایا کہ وتر سمیت تراویح کی ۲۱ رکعات پڑھنی چاہیں اور یہ اہل مدینہ کا قول ہے اور مدینہ

منورہ میں اپنی کا یہ قول معمول ہے۔ ملاحظہ ہو :- (جامع ترمذی جلد ۱، صفحہ ۹۹ طبع رشیدیہ وہی) نیز قیام اللیل صفحہ ۱۵۸ میں داؤد بن قیس مدینی اور المام نافع مدینی کی روایت سے بھی اہل مدینہ کا مجمع الوتر ۳۹ رکعات کا قائل ہوتا نہ کور ہے۔ پس جب اہل مدینہ (جن میں امام مالک بھی شامل ہیں کیونکہ وہ بھی مدینی ہیں اور ان کے مذہب کی بنیاد بھی عمل اہل مدینہ پر ہے وہ سب) ۳۱ رکعات مع الوتر کے قائل ہیں جن میں سے چھتیس رکعات تراویح اور تین رکعات و تر ہیں جیسا کہ باحوالہ گزر چکا ہے اور مؤلف کو بھی اس کا اقرار ہے۔ اور بالی دو رکعتیں نہ تراویح میں شامل ہیں نہ وتروں میں تو یہ دو رکعت و تروں کے بعد والی نہیں تو مؤلف ہی بتائے کہ آخر یہ کون سی دو رکعتیں ہیں۔ صحیح بخاری اور صحیح مسلم وغیرہما کی احادیث صحیحہ کثیرہ سے وتر کے بعد والی دو رکعتیں رسول اللہ ﷺ سے ثابت ہیں۔ پس اس سے متعین ہو گیا کہ اکتالیس کے عدد کو پورا کرنے والی وتر کے بعد والی یہی دو رکعتیں ہیں ورنہ مؤلف کی متنبہ کتاب کے کسی متنبہ حوالہ سے بتائے کہ یہ رکعتیں کون سی تھیں۔

؍ کچھ تو ہے آخر جس کی پرده داری ہے؟

شاید ہمارے قارئین اس پر اظہار تجھب فرمائیں کہ آخر مؤلف سے یہ چوک یا عَمَّا "غلطی کیسے ہوئی؟ تو اس کی وضاحت بھی مؤلف نے فرمادی ہے جس پر وہ ہمارے شکریت کے مستحق ہیں۔ چنانچہ آپ فرماتے ہیں :- "إذ هے کو سورج کیسے نظر آئے" (ملاحظہ ہو گالی نامہ صفحہ ۲۳) نیز اسی کے صفحہ ۳۶ پر ذرا کچھ تفصیل سے ارشاد فرماتے ہیں :- "اس کا جواب یہ ہے کہ اگر سورج چڑھنے اور نکلنے کے باوجود الہ اور چکاوڑ کی نظر کام نہ کرے، ان کو سورج نظر نہ آئے یا اس دیکھنے کی تاب نہ لاسکیں تو سورج کا کیا قصور؟ یا دوسری مخلوق ان دونوں کو سورج کیسے دکھائے؟ ورنہ اس کا سورج تو چڑھا ہوا ہے" اھ۔ فرمائیے مراج کیسے ہیں؟

## جھوٹ یا کم فہمی کا پوسٹ مارٹم:-

مؤلف نے ہماری دو عبارتوں میں تعارض ظاہر کرتے ہوئے اس مقام پر لکھا ہے:- اپنے رسالہ کے صفحہ ۳ پر امام مالک کا بیشہ بیس رکعت تراویح پڑھنا لکھتا ہے اور اسی کے صفحہ ۲۵ پر امام مالک کا وتر سمیت آلتائیس رکعت تراویح پڑھنا لکھتا ہے۔ دیکھو اپنی پہلی بات کی خود ہی تردید کرتا ہے ”اہ ملاحظہ ہو (گالی نامہ صفحہ ۳۸)

جو اس کا زبردست جھوٹ یا پھر اس کی کم فہمی کا نتیجہ ہے۔ ہماری جس عبارت کے حوالہ سے اس نے یہ جھوٹ بولا ہے وہ اس طرح ہے:- صحابہ و تابعین اور امام ابو حنیفہ، امام مالک، امام شافعی اور امام احمد بن حنبل وغیرہم ائمۃ مجتہدین اور فقیہاء و محدثین کا بیشہ بیس تراویح پر عمل کرنا اور میں سے کم پر راضی نہ ہونا اسے درجہ ضعف سے انداز کر قوت کے اعلیٰ پائے میں پہنچا دیتا ہے اہ ملاحظہ ہو (تحقیقی جائزہ صفحہ ۵)

غور فرمائیں ہماری اس عبارت میں ”بیشہ بیس تراویح پر عمل کرنا اور میں سے کم پر راضی نہ ہونا“ دو شیئیں صراحت کے ساتھ موجود ہیں۔ (۱) میں تراویح پر عمل کرنا۔ (۲) میں سے کم پر راضی نہ ہونا۔ جو اپنے اس مفہوم میں واضح ہے کہ ان ائمۃ مذکورین میں سے بعض کا مذہب ۲۰ تراویح ہے اور بعض اس سے زائد کے قائل ہیں اور یہ شتی بھی بعض اسی لئے رکھی گئی تھی جب کہ پوری عبارت کا یہ مقصد تھا کہ سلف صالحین میں آئندہ تراویح کا قائل ہونا کسی ایک بھی امام سے بطیق شرعی، صحیح ثابت نہیں۔ تجہب ہے کہ مؤلف خود کو بچانے کے لئے قدم قدم پر بار بار کتنے جھوٹ بول رہا ہے۔ پس کھوپڑی کسی کی اپنی خراب ہو تو اس میں ہمارا کیا قصور ہے۔ بہر حال یہ اعتراض بھی مؤلف کی شدید کذب بیانی یا اس کی سخت نادانی کا نتیجہ ہے۔

## بد زبانی اور کج فہمی کا پوسٹ مارٹم:-

ہم نے تحقیقی جائزہ میں مذکورہ بالا آلتائیس رکعتاں کی نوعیت بتاتے ہوئے لکھا تھا:- ”یہ ۲۱ رکعت بھی دراصل ۲۰ رکعتاں ہیں وجہ یہ کہ اہل مکہ ہر چار رکعت تراویح کے بعد طوافِ کعبہ کرتے تھے اہل مدینہ اس طواف کے بعد لے چار رکعت نفل بغیر جماعت کے پڑھنے لگے اور اس میں ۳ رکعت و ترا اور اس کی بعد کی دو رکعت نفل بھی شامل ہیں۔ اس طرح سے مطابق نقشہ ذیل یہ کل ۲۱ رکعتیں ہوئیں۔ نقشہ یہ ہے:- ۳ تراویح۔ ۳ نفل۔ ۳ تراویح۔ ۳ نفل۔ ۳ تراویح۔ ۳ نفل۔ ۳ تراویح۔ ۳ نفل۔ ۳ تراویح۔ ۳ و ترا۔ ۲ نفل = ۳۱“ (اہ۔

(۲۸-۲۷ صفحہ ۲۸)

مؤلف سے اس کا کوئی تسلی بخش جواب یا اس کا توزیر بننا تھا نہ بن سکا اس لئے اس نے اپنی پرانی عادت کے مطابق بد نبانی اور اول فول کے ذریعہ بات آئی گئی کروی۔ چنانچہ اس کے لفظ ہیں:-

اس مولوی کی ایک اور مختوط الحواسی سنئے یہ کہ آلتائیس رکعتاں دراصل میں رکعتاں ہی ہیں کیونکہ مکہ والے ہر چار رکعت کے بعد طواف کرتے تھے اور مدینہ والے ہر چار تراویح کے بعد چار نفل پڑھتے تھے گویا اس کے نزویک نماز پڑھنا اور طواف کرنا دونوں ایک ہی چیز ہے ”اہ بلفظہ ملاحظہ ہو گلی نامہ صفحہ ۲۹“ جو محض دفع و قتی کے سوا کچھ نہیں۔ اور گویا اس کے نزویک اخ لکھ کر اس نے یہ غلط تاثیر دینے کی مذموم کوشش کی ہے کہ یہ شاید ہم نے خود اپنی طرف سے بنا کر لکھا ہے جو افتراء عظیم ہے ہم نے یہ تفصیل لکھنے کے فوراً بعد بطور حوالہ یہ بھی لکھا تھا:- ”ملاحظہ ہو (الحاوی للفتاوی جلد ۱، صفحہ ۳۲۸ طبع مصر) اہ۔ (تحقیقی جائزہ صفحہ ۲۸)

مذکورہ کتاب علامہ سیوطی کے فتاویٰ کا مجموعہ ہے۔ جس کی اصل عبارت اسی طرح ہے:- ”انها تستحب لاهل المدينة ستا و ثلاثين ركعة

تشبیہا باہل مکہ حیث کانوا یطوفون بین کل ترویحتین طوافا  
و يصلون رکعتیہ ولا یطفون بعد الخامسة فاراد اهل المدینة  
مساویاتهم فجعلوا مکان کل طواف اربع رکعات "اھ ملاحظہ ہو (الحاوی  
للتقاوی ج ۱، صفحہ ۳۲۸)

جب کہ بعضیہ یہ بات خود مؤلف کے کئی پیشواؤں نے بھی لکھی ہے جو  
عن اللہ وکھا سکتے ہیں۔ پس یہ گالیاں اس نے دراصل ہمیں نہیں بلکہ اسلاف  
سمیت اپنے ان بزرگوں کو دی ہیں۔ اور اس کا یہ اعتراض بھی درحقیقت اپنی پر  
لوٹ رہا ہے کہ "گویا نماز پڑھنا اور طواف کرنا دونوں ایک ہی چیز ہیں"۔ پس  
حراق پیش کرنا مخطوط الحواس نہیں بلکہ حراق کا انکار کر کے اول فل کے ذریعہ  
حق پوشی کرنا ہی مخطوط الحواس ہے۔ اس نے تو ہمیں گالی دی تھی مگر مؤلف اس  
مقام پر قدرتی طور پر صحیح معنی میں مخطوط الحواس ہو گیا ہے۔ جس کا اندازہ یہاں  
سے لگایا جاسکتا ہے کہ "دونوں ایک چیز ہیں" کی وجائے اس نے "دونوں ایک  
چیز ہے" لکھ دیا ہے جس کا مطلب یہ ہوا کہ یہاں وہ اتنا مخطوط الحواس ہو گیا ہے  
کہ اسے اتنا بھی خبر نہیں رہی کہ دو کے لیے "ہیں" لکھنا ہے یا "ہے" لکھنا  
ہے۔ نیز ہمارے رسالہ کے ابتدائی صفحات والی مذکورہ عبارت اس کے صفحہ ۵ پر  
تھی مگر مؤلف کی مخطوط الحواس دیکھیے کہ اس نے اس کے لیے اس کے صفحہ ۳ کا  
حوالہ دیا ہے۔ پھر بھی یہ مخطوط الحواس ہمیں ہی طمعہ دیتے ہوئے لکھتا ہے:-  
معلوم ہو بھی کیسے کیونکہ تقلید کی خوست سے مقلد عقل و شعور جیسی نعمت عظمی  
سے محروم ہو جاتا ہے حتیٰ کہ اسے ایک دو اور بے شمار کا فرق بھی محسوس نہیں  
ہوتا۔ اھ (صفہ ۱۳)

اے آپ ہی اپنی بغاوں پر ذرا غور کریں  
ہم اگر عرض کریں گے تو شکایت ہو گی

## امام احمد بن حنبل کے حوالہ سے مغالطہ کا پوسٹ مارٹم:-

حضرت ام المؤمنین رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی زیر بحث روایت کے دربارہ  
تہجد ہونے اور اس کے تراویح سے متعلق نہ ہونے کی ایک دلیل "تحقیقی جائزہ"  
میں ہم نے یہ پیش کی تھی کہ:- "اس حدیث کو امام احمد بن حنبل نے بھی  
روایت کیا مگر وہ بھی آٹھ رکعات کے قائل نہیں یہ بھی اس امر کا واضح ثبوت  
ہے کہ اس روایت کو تراویح سے کوئی تعلق نہیں" اھ طالخہ ہو (صفہ ۱۲)

مؤلف نے کچھ بھی سے کام لیتے ہوئے کتب فقرہ حنبیل کے حوالہ سے اس  
کا کوئی تسلی بخش جواب دینے کی بجائے بے ربط سی بھتی عبارت میں اتنا لکھا  
ہے کہ:- "امام احمد بن حنبل فرماتے ہیں کہ اس تراویح کی تعداد میں تقریباً  
چالیس مذاہب ہیں اور یہ نقلی عبادت ہے یعنی اس میں وسعت ہے تکی نہیں یعنی  
نفل سمجھ کر کوئی جتنی رکعتیں پڑھنا چاہے پڑھ سکتا ہے البتہ سنت قرار دے کر  
اتنی ہی پڑھے گا جتنی ثابت ہے (ال) تم سے ہمارا جھگڑا بھی سنت کے بارے میں  
ہے ورنہ عام نفلوں کی نیادوتی سے ہم کسی کو نہیں روکتے (ال) لیکن ان کو سنت  
نہ کہ جس طرح تم میں رکعتوں کو سنت موقوکہ سمجھ کر پڑھتے ہو جو کہ رسول  
الله ﷺ پر صریح بہتان ہے کیونکہ آپ نے ساری زندگی میں کسی رات  
بھی میں رکعتیں نہیں پڑھیں نہ منفرداً اور نہ ہی جماعت کی صورت میں "اھ  
ملحماً" بلفظہ ملاحظہ ہو (صفہ ۱۴ - ۱۵)

## اقول:-

اولاً بر تقدیر تسلیم نقل عبارت اور اس کے ترجمہ نیز "یعنی" کہہ کر  
اس کی پیش کی گئی خود ساختہ تشریع میں مؤلف نے جھوٹ خیانت اور جہالت سے  
کام لے کر کئی ہیرا پھیڑاں کی ہیں اسی لیے اس کا کوئی حوالہ بھی پیش نہیں کیا  
اگر بآسانی اس کی یہ چوری نہ کپڑی جاسکے۔ مگر تازئے والے قیامت کی نگاہ

رکتے ہیں۔ چنانچہ وہ پوری عبارت جس میں اس نے قطع و برد سے کام لے کر اس مجرمانہ خیانت کا ارتکاب کیا ہے، اس طرح ہے:- "وقال احمد روى فى هذا الوان لم يقض فيه بشئى" (ملاحظہ ہو جامع ترمذی عربی ج ۱، صفحہ ۹۹ طبع دہلی) ويلفظ "قدقيل فيه الوان نحواً من الأربعين انما هو تطوع" (ملاحظہ ہو قیام اللیل صفحہ ۱۵۹)

اسی عبارت میں "لم يقض فيه بشئى" کے الفاظ موجود ہیں جو مؤلف کے لیے زہر قاتل سے کم نہ تھے اس لیے مؤلف نے اپنی عافیت اور بے چاری "غير مقلدلت" کی بقاء اس میں سمجھی کہ انہیں شیر مادر سمجھ کر ہضم کر گئے اور صاف اڑا گئے کیونکہ ان کا واضح مفہوم یہ ہے کہ رکعت تراویح کی تعداد کے بارے میں کسی بھی صحیح اصطلاحی مرفاع حدیث میں فیصلہ نہیں پایا جاتا جو اس امر کی واضح دلیل ہے کہ روایت ام المؤمنین کو تراویح سے کوئی تعلق نہیں ورنہ انہیں "لم يقض فيه بشئى" کے کہنے کی کیا ضرورت تھی جب کہ وہ خود اس کے راوی بھی ہیں۔ پس یہ عبارت مؤلف کے لیے درحقیقت وباں جان اور "فر من المطر واستقر تحت المizar" کی آئینہ دار ہے (یعنی بارش سے بھاگا پرانے کے نیچے آ کھڑا ہوا)

جھوٹ پر جھوٹ بولتے ہوئے مؤلف نے ایک کذب بیانی یہ کی ہے کہ "سنت سمجھ کراتی پڑھے جتنی ثابت ہے" "ورنه عام نفلوں کی زیادتی سے ہم کسی کو نہیں روکتے" جو اس کا اس صدی کا دیدہ دلیرانہ سخت جھوٹ ہے۔ دنیا جاتی ہے کہ غیر مقلدین کاغذ یہ ہے کہ جو چیز قرآن مجید یا رسول اللہ ﷺ سے یعنی صحیح اور بیت کذائی ثابت نہ ہو وہ بدعت مذمومہ ہے جسے مغض اپنے جاہل عوام کو خوش کرنے اور اسے دھوکہ دینے کی غرض سے یکسر بدیل دیا اور اس سے بالکل مخرف ہو گئے (جس کی مکمل تفصیل صفحہ پر گزر چکی ہے (فیلاحظہ) اگر مؤلف اس کا قائل ہے تو وہ اہل سنت کے بے شمار معمولات کو

محض بعضہ غیر وارد اور بیت کذائی غیر ثابت ہونے کی بناء پر وہ انہیں بدعت سیتے اور بدعت مذمومہ کیوں کہتا ہے؟ ہم اس حوالہ سے یہ بات مؤلف کی جماعت کے علم میں دے کر اس سے مطالبہ کرتے ہیں کہ وہ اپنے اس ہوائی مولوی کی ووغله پالیسی کا نوٹ لیتے ہوئے اس کا سخت ایکشن لے۔ وہ انہیں کچھ اور ہمیں کچھ کہ کر "اللَّٰهُ هُوَ لَاءُ وَالِّيْ هُوَ لَاءُ" مظاہرہ کر کے ہم دونوں کو نقصان پہنچانا چاہتا ہے۔

بع ہم سے کچھ اوروں سے کچھ دربان سے کچھ  
ع کچھ تو ہے آخر جس کی پرده داری ہے؟

علاوه ازیں اس عبارت میں "لَئِمَّا هُوَ تَطْوِع" کے لفظ بھی ہیں جس سے مؤلف کے آٹھ تراویح کی مسنونیت کے دعویٰ کی صراحت نظری ہوتی ہے کیونکہ اس کا معنی ہے کہ تراویح تو محض ایک فلکی عبادت ہے جب کہ ہر نفل کا مسنون ہونا لازم نہیں اور تبادراً بھی اس کا اطلاق محض غیر مسنون نفل پر کیا جاتا ہے۔ تجھت ہے کہ مؤلف نے اسے اپنے دعویٰ کی دلیل کیسے سمجھ لیا۔ پس مؤلف اس کا ترجمہ اور تشریح کرتے ہوئے اسی عبارت کے حوالہ سے مسنون اور غیر مسنون کی تقسیم کر کے اس پر اپنے اس بے بنیاد دعویٰ کی بنیاد رکھنا بناء الفاسد علی الفاسد اور اپنی طرف سے محرفانہ اضافہ ہے۔

علاوه ازیں یہ عبارت اگر صحیح ہے تو اس سے ۲۰ تراویح کا بھی صحیح ہونا ثابت ہوتا ہے کیونکہ وہ بھی تو بقول مؤلف انہی چالیس مذاہب میں سے ہے جنہیں برقدیر تسلیم امام احمد بن خبل نے درست اور صحیح قرار دیا ہے جب کہ مؤلف کے خانہ ساز مذہبی اصول کی رو سے ۲۰ تراویح بدعت ہے۔

ع بیں نقاوت کہ راہ از کجا است تا بکجا

علاوه ازیں اس عبارت سے مؤلف اور اس کی کمپنی کے اس پروپیگنڈے

کی بھی تغليط ہو جاتی ہے کہ بیک وقت چار مذہب کیونکر صحیح ہو سکتے ہیں ایک ہی وقت میں چار صحیح نہیں ہو سکتے تو چالیس کیے اور کیونکر درست ہو سکتے ہیں؟ پس اگر یہ عبارت غلط ہے تو چشم مارو شن ول ما شاد۔ صحیح ہے تو اہل سنت کے مذاہب اربعہ متبوعہ بھی برحق ہوئے۔ جو آسان ہوا سے اختیار فرمائیں۔

پھر برقدیر تسلیم اس عبارت کا یہ مقصد ہرگز نہیں کہ آٹھ تراویح کی مسنونیت کا عقیدہ بھی درست ہے بلکہ اس میں مذکور چالیس مذاہب کا تعلق میں یا اس سے زائد تراویح سے ہے کم سے نہیں کیونکہ آپ پچ سو سنبھلہ المام اہل سنت ہیں اگر آٹھ تراویح مسنون ہوتی تو آپ اسے سختی سے اختیار فرمائیتے اور اتنی ڈھینی رسمی نہ دیتے جب کہ آپ بھی جمہور کی طرح ۲۰ تراویح کے قائل ہیں جس کی تصریح غیر احباب کئی علماء کی تصانیف جلیلہ میں بھی ہے چنانچہ علامہ ابن رشد مالکی کی معرکۃ الاراء کتاب بدایۃ المتجہ (جو مدینہ یونیورسٹی مدینہ منورہ اور مسجد نبوی کے مدرسہ میں اب شاملِ سلیبیس ہے اس) میں ہے:-  
فاختخار مالک فی احد قولیه وابو حنیفۃ والشافعی واحمد و داود  
القیام بعشرين رکعة سوی الوتر " یعنی ایک روایت کے مطابق امام مالک نیز امام ابو حنیفہ، امام شافعی اور امام احمد بن حنبل رضی اللہ عنہم اور داؤد ظاہری کا مختار مذہب یہ ہے کہ تراویح کی وتر کے علاوہ بیس رکعتاں ہیں۔ (لاحظہ ہو جلد ا' صفحہ ۱۵۲)

نیز فقہ حنبلی کی مشور کتاب غینۃ الطالبین (جسے غیر مقلدین مسئلہ رفع یہیں کے حوالہ سے عوام کو مغالطہ دینے کی غرض سے من و عن حضور غوث اعظم رضی اللہ عنہ کی تصنیف بتاتے اور ہرے زور و شور کے ساتھ اس کا حوالہ پیش کرتے ہیں اس میں ہے:- "وصلۃ التراویح سنته النبی ﷺ" یعنی تراویح نبی کریم ﷺ کی سنت ہے۔ ملاحظہ ہو (صفحہ ۳۹۳ طبع قمر سعید لاہور) نیز اسی میں (صفحہ ۳۹۶ پر ہے)۔ وہی عشروں رکعة " یعنی تراویح

بیس رکعتاں ہے اھ۔

اگر اس کتاب کا رفع یہیں والا مقام معتبر ہے تو اس کا تراویح کا یہ مقام کیوں معتبر نہیں ہے؟ "میٹھا میٹھا ہپ ہپ کڑوا کڑوا تھو تھو؟" نہایت درجہ ظلم کی بات یہ ہے کہ غیر مقلدین نے اس کتاب کے اپنے شائع کردہ ایک اردو ترجمہ میں بیس تراویح کو آٹھ تراویح لکھ دیا ہے جو ان کی ایک اور جمودیانہ تحریف ہے فویل لهم مما کتبت ایدیہم وویل لهم مما یکسیبون۔

### عبارت کا صحیح مجمل:-

نیز غیر حنفی عالم شارح بخاری علامہ قسطلاني شافعی رحمۃ اللہ علیہ شرح بخاری میں ارقام فرماتے ہیں :- و قال الحنابلة والتراویح عشرون ولا باس بالزیادة نصاہی عن الامام احمد " یعنی اس مسئلہ میں حنبلیوں کا نہ ہب یہ ہے کہ تراویح کی بیس رکعتیں ہیں جب کہ ان کے نزدیک بیس سے زائد تراویح کا پڑھنا بھی درست ہے جو امام احمد بن حنبل سے منصوص ہے۔ ملاحظہ ہو:- (ارشاد الساری جلد ۳، صفحہ ۳۲۷ طبع بیروت)

امام قسطلاني کی اس باطل سوز عبارت نے امام احمد بن حنبل سے منصوب زیر بحث قول کی مؤلف کی خود ساختہ مذکورہ بالا تشریح کی فضائیں دھیان بکھیر کر رکھ دی ہیں اور اس کے پرچے اڑا کر اس سے امام احمد رحمۃ اللہ علیہ کی مراد کو واضح کر دیا ہے کہ جہاں آپ نے مقررہ مقدار سے زائد تراویح کے پڑھنے کی اجازت دی ہے اس سے آپ کی مراد بیس تراویح ہی ہے بیس سے کم ہرگز نہیں۔ جس سے مؤلف کی مغالطہ دی اور وجہ و تلیس کا راز بھی کھل کر سامنے آگیا ہے ولہم الحمد۔

تراویح کو موکدہ کہنے پر اعتراض کا پوست مارٹم :-

رہا تراویح کو سنتِ مؤکدہ کہنے پر مؤلف کا لاینی اعتراض؟ تو یہ بھی اس کی جہالت کا نتیجہ اور ہمارے مسلک کونہ سمجھنے کی بناء پر ہے۔ ہم اسے سنت رسول ﷺ اس لیے کہتے ہیں کہ اس کی اصل آپ کے عمل سے ثابت اور اس کا مأخذ وہ احادیث صحیحہ کیشہ ہیں جن میں آپ نے اس کی ترغیب دی ہے جیسے " من قام رمضان ایمانا و احتسابا غفرله ماتقدم من ذنبه " وغیرہ (کما رواہ الشیخان وغیرہما) نیز فتح الباری ج ۲ صفحہ ۲۹۷ عینی شرح بخاری جلد ۷ صفحہ ۱۸۱ میں ہے علامہ ابن بطال نے فرمایا تراویح سنت نبوی ہے سنت عمری نہیں جیسا کہ کچھ لوگوں کا خیال ہے کیونکہ حضرت عمر نے وہی کچھ راجح فرمایا جو انہوں نے آپ ﷺ سے حاصل کیا۔ وہ کذا قالہ الامام الاعظم كما فی غیر واحد من الاسفار اہ اور موکدہ اس معنی میں کہتے ہیں کہ خلفاء راشدین بالخصوص محمدؐ امت ملهم من اللہ ناطق بالحق، عامل علی الحق مروج سنن نبویہ، مراد رسول حضرت فاروق اعظم ﷺ وغیرہ جلیل القدر صحابہ کرام جیسے حضرت ابن مسعود نے اس پر پابندی کرائی اور علی التحقیق میں ہی مروج کی۔ اور آپ ﷺ نے خلفاء راشدین بالخصوص حضرت فاروق اعظم ﷺ نیز حضرت عبد اللہ بن مسعود ﷺ کی پیروی کرنے کی خصوصی تکید فرمائی ہے چنانچہ حدیث شریف میں ہے کہ علیکم بستی و سنتة العلفاء الرashدین الحدیث یعنی میری سنت اور خلفاء راشدین کی سنت پر سخت سے عمل کرو۔ کما رواہ الامام احمد وغیرہ)

نیز فرمایا:- اقتدوا بالذین من بعدی ابی بکر و عمر یعنی میرے بعد خصوصاً ابو بکر و عمر کی پیروی کرو رواہ احمد والترمذی و ابن ماجہ وغیرہ هم عن حذیفة و انس وابن مسعود رضی اللہ عنہم) اس میں مذکور بعدیت زانیہ و رتبیہ دونوں کو شامل ہے۔ نیز فرمایا:- تمسکوا بعهد

ابن مسعود عبد اللہ بن مسعود کی سیرت کو اپناتے ہوئے اس کی پیروی کرو رضیت لامتی رواہ الترمذی وغیرہ رضیت لامتی مارضی ابن ام عبد میں نے اپنی امت کے لئے وہی پسند کیا جو اس کے لئے ابن مسعود نے پسند کیا۔ (رواہ الحاکم فی المستدرک)۔ پس مؤلف کا ۲۰ تراویح کو سنتِ مؤکدہ کہنے پر اعتراض کرنا اس کی جہالت یا تجہیل اور کم فہمی کا نتیجہ ہے۔ پھر اگر ہمارا سے موکدہ کہنا درست نہیں تو مؤلف اینڈ کمپنی کا اسے پورے رمضان میں پڑھنا نیز اس میں قرآن مجید کا ختم کرنا کیونکہ صحیح ہو سکتا ہے کیونکہ آپ علیہ السلام سے یہ امور بھی تو ثابت نہیں ہیں۔

"بیس رکعتیں کبھی نہیں پڑھیں" کا پوست مارٹم :-

رہا مؤلف کا یہ کہنا کہ آپ ﷺ نے ساری زندگی میں کسی رات بھی بیس رکعتیں نہیں پڑھیں نہ منفرد، اور نہ ہم جماعت کی صورت میں؟ تو یہ بھی (۱) اس کی جہالت، قلت فہم، کم علمی یا تجہیل کا نتیجہ اور اس کا سخت جھوٹ ہے جس کی بنیاد ح نفس اس زعم فاسد اور خیال کاسد پر ہے کہ آٹھ تراویح روایت ام المؤمنین وغیرہا صحیح احادیث سے ثابت ہے کیونکہ ہم نہایت ہی ٹھووس دلائل کی رو سے واضح کر کچکے اور بطور اب لباب پلے عرض کر کچکے ہیں کہ "غیر مقلدین تراویح کے آٹھ رکعات ہونے کے ثبوت میں جتنی روایات پیش کرتے ہیں وہ یا تو اصول حدیث کی روشنی میں صحیح نہیں ہیں۔ یا صحیح ہیں تو تراویح سے ان کا کوئی تعلق نہیں بلکہ ان میں رسول اللہ ﷺ کی نماز تہجد کا بیان ہے الغرض تراویح کے آٹھ رکعات ہونے کا کوئی صحیح اور مستند ثبوت نہیں ہے" اہ ملاحظہ ہو:- (تحقیق جائزہ صفحہ ۵) جس کی مکمل اور سیر حاصل بحث مع مالہ و ما علیہ رسالہ ہذا میں گزر چکی ہے (ملاحظہ ہو صفحہ تاصفحہ )

لکھیت ساقط اور جھوٹا ہے جس کے ضعف پر تمام محدثین کا اتفاق ہے، امام شعبہ بن جان نے اسے جھوٹا کہا ہے۔ پھر اس سے نتیجہ انذ کرتے ہوئے مغالطہ نامہ (رسالہ مسئلہ تراویح) میں لکھا ہے:- اللذا یہ حدیث من گھڑت اور جھوٹی ہے کیونکہ اس کو ابو شیبہ ابراہیم بن عثمان نے خود گھڑ کے حکم سے بیان کر دیا ہے۔ اہـ۔ ملاحظہ ہو (صفحہ ۷)

نیز گالی نامہ میں لکھا ہے :- ”تو ایسے جھوٹے انسان کی روایت کے  
و ضعی، بیاؤٹی اور جھوٹی ہونے میں کیا شک ہے وہ یقیناً جھوٹی ہے۔ صحیح احادیث کا  
انکار کرنا اور جھوٹی احادیث سے استدلال کرنا یہ کہاں کی مسلمانی ہے اسے ملاحظہ ہو  
صفہ ۲۔ جو مؤلف کی سخت فریب وہی، مغالطہ آفرینی، جھوٹ، خیانت، جہالت پر  
بنی اور اس کے دجل و تلیس اور ہیرا پھیری پر مشتمل ہے جو ہمیں قطعاً کچھ  
معضراً اور اسے کسی طرح کچھ مفید نہیں بلکہ درحقیقت اس کے لیے وہاں جان ہے  
کیونکہ :-

حوالہ نمبرا: مجرمانہ خیانت:-

مؤلف نے جن دو کتب (میزان الاعتدال اور تہذیب التہذیب) سے رکورڈ راوی پر جر جس نقل کی ہیں اس نے ان سے محض اپنے من مانے جملے نقل کر دیئے ہیں اور مجرمانہ خیانت اور جھوڈیانہ تحریف کا ارتکاب اور "میٹھا ہب" کڑوا تھو" کا مظاہرہ کرتے ہوئے اس کے بارے میں محمد شین کے ان الفاظ کو وہ صاف اڑاگیا ہے جن سے اس کی کی توثیق ثابت ہوتی تھی جب کہ اس نے انہیں نقل کرنے کے بعد "ملختا" وغیرہ ایسے الفاظ بھی نہیں لکھے جو اس امر کی وضاحت کرتے ہوں کہ اس نے بقدر ضرورت ان کی عبارات کا خلاصہ لیا ہے بلکہ انہیں نقل کرنے کے بعد بڑی دیدہ دلیری سے لکھ دیا ہے کہ "اس کا ترجمہ دیکھئے تہذیب التہذیب ج ۱، صفحہ ۱۳۵، ۱۳۳" اور میزان الاعتدال ج ۱، صفحہ ۲۷، ۲۸

حدیثِ مرفوع سے بیس کا ثبوت:-

(۲) صحیح یہ ہے کہ میں تراویح رسول اللہ ﷺ سے ایسی مرفوع حدیث سے ثابت ہے جو مقبول و معتر اور مانن فیہ کے اثبات کی دلیل بننے کی صلاح ہے جس کی پچھے تفصیل "تحقیقی جائزہ" میں گزر پچھی ہے ملاحظہ ہو (صفہ ۳ تا صفحہ ۵) مزید بحث عنقریب آرہی ہے اور وہ حسب ذیل ہے :- عن ابن عباس رضی اللہ عنہما ان رسول اللہ ﷺ کان يصلی فی رمضان عشرین رکعۃ والوتر " یعنی صحابی رسول ﷺ حضرت عبد اللہ بن عباس نفعی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ رمضان المبارک (کی راتوں) میں میں رکعت (تراویح) اور وتر پڑھتے تھے۔ ملاحظہ ہو :- مصنف ابن الی شیبہ عربی جلد ۲، صفحہ ۳۹۶ طبع کراچی۔ نیز مند کشی۔ مجمع بغوی۔ مجمع کبیر طبرانی۔ بیہقی۔ تعلیق آہار السنن صفحہ ۲۵۳۔ (جیسا کہ تحقیقی جائزہ میں ان کتب کے حوالہ سے لکھ چکے ہیں) مؤلف کو بھی اعتراف ہے کہ "اس حدیث کو ابن الی شیبہ نے اپنی مصنف میں اور طبرانی نے المجم الکبیر اور المجم الاوسط میں بیہقی نے اپنی سنن میں جلد ۲، صفحہ ۳۹۶ پر اور تمام نے اس حدیث کو ابن شیبہ ابراہیم بن عثمان سے روایت کیا ہے" ملاحظہ ہو :- (مغالطہ نامہ (رسالہ مسئلہ تراویح) صفحہ ۶)

مذکورہ روایتِ ابن عباس پر اعتراضات کا یوں مارٹم:-

مؤلف نے اپنے دونوں رسائل (مخالطہ نامہ اور گالی نامہ) میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کی اس روایت کو رد کرنے کی غرض سے کتب اسماء الرجال میزان الاعتدال اور تہذیب التہذیب کے حوالہ سے اس کے ایک راوی ابو شیبہ ابراهیم بن عثمان پر بعض محدثین کی جریئن اور بعض علماء احتجاف کے اقوال نقل کیے ہیں جن کا خلاصہ یہ ہے کہ یہ راوی سخت ضعیف، شدید مجموع، متروک

ملاحظہ ہو :- (گلی نامہ صفحہ ۱۲) جس سے یہ تاثر ملتا ہے کہ اس نے ان سے مکمل عبارت کا مکمل خلاصہ لیا ہے۔ حالانکہ اسی "ہندیب التہذیب" میں اسی مقام پر یہ بھی لکھا ہے :- قال یزید بن بارون ماقضی علی الناس رجل یعنی فی زمانہ اعدل فی قضاۃ منه "یعنی امام یزید بن ہارون (امام بخاری اور امام مسلم وغیرہما اصحاب شہ کے استاذ الاساتذہ اور شیخ الشیخین ہیں جنہیں اسی تہذیب التہذیب میں بھی ثقہ، ثابت، حافظ، متقن، احفظ، اتقن اور عابد نیز یہ لکھا ہے کہ بعض اوقات ان کی مخالف میں ان کی مستفیدین تلافہ وغیرہم کی تعداد ستر ہزار کو پہنچ جاتی تھی اور وہ زیر بحث راوی "قاضی واسط ابو شیبہ" کے شاگرد اور کاتب (یعنی ریڈر بھی ہیں، انسوں) نے ابو شیبہ کے بارے میں فرمایا:- میں نے ان کے زمانہ میں ان سے بڑھ کر عادلانہ فیصلہ کرنے والا کوئی بھی نہیں دیکھا۔ ملاحظہ ہو (جلد ۱، صفحہ ۱۲۶)

نیز اسی میں اسی صفحہ پر لکھا ہے :- وقل ابن عدی له احادیث صالحۃ" یعنی (مشہور نقاؤن محدث) ابن عدی نے کہا اس کی احادیث صالح ہیں اہ نیز اسی میں اسی صفحہ پر ہے ابن عدی نے یہ بھی کہا "ہو خیر من ابراهیم بن ابی حیۃ" یعنی وہ ابراہیم بن ابی حیۃ سے افضل اور بہت اچھا ہے۔ جب کہ لسان المیراث (ج ۱، صفحہ ۵۳) میں ہے امام حجی بن معین نے فرمایا : "شیخ ثقہ کبیر" یعنی وہ بہت بڑی شان کے مالک ثقہ شیخ ہیں۔ پس جب ابو شیبہ اس سے بہتر ہیں تو وہ اس سے زیادہ ثقہ ہوئے۔

نیز صاحب تہذیب التہذیب حافظ ابن حجر عسقلانی نے اپنی مشہور کتاب فتح الباری میں اہمیں الحافظ لکھا ہے چنانچہ ان کے لفظ ہیں :- "ابو شیبہ ابراہیم بن عثمان العنیبی الحافظ"

## جواب نمبر ۲:- ایک اور خیانت :-

راوی مذکور کو زبردستی جھوٹا بنانے کے لیے جنگ صفين کے حوالہ سے میزان الاعتدال کے صفحہ ۲۷ سے اس کی جو روایت نقل کی ہے اسی صفحہ پر صاحب میزان علامہ ذہبی نے اس کے متعلق تکلیف کا سخت مذاق اڑایا ہے (جس کی تفصیل جواب نمبر ۳ کے تحت آرہی ہے) انگر محرف مؤلف نے ہاتھ کی صفائی دکھاتے ہوئے اسے صاف اڑایا ہے جو اس کی ایک اور مجرمانہ خیانت ہے۔

ع خود بدلتے نہیں، قران بدلتے ہیں

## جواب نمبر ۳:- اصل عبارت :-

مؤلف نے ازراو جھوٹ و خیانت جس قول کی بناء پر راوی مذکور کو جھوٹا ظاہر کر کے زیر بحث روایت ابن عباس کو جھوٹی اور من گھڑت قرار دینے کی ملعون و مذموم کوشش کی اور یہ گھٹاؤنا اندام کیا ہے، اس کے اصل لفظ یہ ہیں :- چنانچہ اسی تہذیب التہذیب میں (صفحہ ۱۲۶ پر) ہے:- وکذبه شعبۃ فی قصۃ" یعنی شعبہ نے ایک قصہ میں اس کی تکذیب کی ہے اہ-

اور وہ قصہ میزان الاعتدال جلد ۱ میں (صفحہ ۲۷ پر) اس طرح مذکور ہے:- کذبه شعبۃ لکونہ روی عن الحکم ابن ابی لیلی انه قال شهد صفين من اهل بدر سبعون فقال شعبۃ کذب والله لقد ذاکرت الحكم فما وجدنا شهد صفين احدا من اهل بدر وغير خزیمة" یعنی شعبہ نے اس کی تکذیب کی جس کی وجہ یہ ہے کہ انہوں نے حکم سے حکم نے ابن ابی لیلی سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے کما جنگ صفين میں شریدری صحابہ کرام شریک تھے۔ تو شعبہ نے کہا تم بخواہ یہ اس کی غلطی ہے میں نے خود حکم سے گفتگو کی تو انہوں نے کہا تھا کہ جنگ صفين میں بدری صحابہ کرام میں سے حضرت خزیمه لیتھی اندھہ کے سوا کوئی بھی شریک نہیں تھا۔

علامہ ذہبی خود شعبہ کا مذاق اڑاتے ہوئے اس کے فوراً "بعد فرماتے ہیں  
بہ: قلت سبحان اللہ اما شمدہا علی اما شہدہا عَمَّار" یعنی میں کہتا  
ہوں سبحان اللہ تجھ بہے اگر یہ ابو شیبہ کی غلط بیانی ہے تو شعبہ نے کون سی صحیح  
بات کی ہے کہ اس میں صرف حضرت خزیرہ تھے۔ کیا جنک صفین میں حضرت علی  
موجود نہ تھے، کیا اس میں حضرت عمار شریک نہ تھے؟ (جو دونوں بدتری ہیں) اس  
ملاحظہ ہو (ج، صفحہ ۲۷ طبع سانگلہہ ہل)

یہ ہے وہ اصل اور مکمل عبارت جسے مؤلف نے محض اپنا الٰہ سیدھا  
کرنے کی غرض سے ادھورا نقل کیا اور توڑ موز کر پیش کیا ہے۔  
سے اتنا سی بات تھی اندریشہ عجم نے جسے  
بڑھا دیا فقط زیب داستان کے لیے

رہے اس میں "کذب والد" کے الفاظ؟ تو یہ محض تغليط کے لئے  
ہیں حقیقی معنی میں تکذیب کے لئے نہیں جو اس معنی میں ایسے مروج ہیں کہ  
بعض مواقع پر خود بعض صحابہ کرام سے بعض صحابہ کرام کے بارے میں بھی مروری  
ہیں ولا یخضی علی لبیب نیز امام مجید نبوی، امام اہل مدنیہ  
حضرت امام مالک رحمۃ اللہ علیہ کی مشہور زمانہ کتاب "موطا" (جسے بعض ائمۃ  
سلف نے صحیح بخاری سے بھی مقدم اور اصح فرمایا ہے اس) میں ہے:- قال  
عبدۃ کذب ابو محمد "اس کے میں السطور لکھا ہے:- ای اخطار" یعنی  
ابو محمد نے (اپنے اس بیان میں) خطأ کی ہے۔ اگر اس قسم کی تحقیق غلطی راوی  
کے واضح الحديث ہونے کی دلیل ہے تو اس سے تو خود امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ بھی  
مبڑا نہیں ہیں بلکہ بڑے بڑے محدثین نے اس موضوع پر بڑی بڑی ضغیم کتابیں  
لکھ کر ان کی ایسی اغلاط کی نہ صرف نشاندہی کی ہے بلکہ اس پر سخت احتجاج بھی  
کیا ہے جیسے امام ابن الی حاتم اور امام دارقطنی وغیرہ کی اس موضوع پر لکھی ہوئی  
کتابیں۔ علاوه ازین اگر اس قسم کی خطاء سے ابو شیبہ کا واضح الحديث اور کذب

ہونا لازم آتا ہے۔ تو اس کی زد میں خود امام شعبہ بھی تو آ جاتے ہیں جیسا کہ علامہ  
ذہبی نے اس کی طرف واضح اشارہ کر کے ان پر سخت چوٹ کی ہے۔ جسے مؤلف  
جیسا کوئی اجہل الناس شخص ہی اپنے منہ پر لا سکتا ہے۔ علاوه ازین مؤلف نے  
ابھی تک تو اس کی مکمل سند بھی پیش نہیں کی تاکہ ہم مزید اس کی خبر لے سکیں۔  
سچا ہے تو وہ ابو شیبہ سے منسوب اس بات کو ثابت کرنے کے لیے اس کی پوری  
سند پیش کرے اور بتائے کہ ابو شیبہ سے نیچے کا سلسلہ روایۃ کیا ہے اور وہ کون  
سے راوی ہیں جن کے ذریعہ صاحب میزان اور صاحب تہذیب التہذیب تک یہ  
روایت پہنچی؟ پس مؤلف کا اس بے بنیاد بات کے سارے مبحث فیہ روایت کو جھوٹی  
اور من گھڑت کہنا بذات خود اس کا بہت بڑا جھوٹ اس کی تلیس یا تجہیل ہے۔

### جواب نمبر ۳: موضوع کی شرائط:-

کسی حدیث کے موضوع اور من گھڑت ہونے کے لیے قرآن و اساب  
میں سے کسی قرینہ و سبب کا پایا جانا ضروری ہے جن کی تعداد حسب بیان متفقین  
"۱۵" ہے (کما فی غیر واحد من اسفار هذا الفن) پس مؤلف اپنے  
اس دعویٰ میں سچا ہے تو ان کی تفصیل بتانے کے ساتھ ساتھ یہ واضح کرے کہ  
اس کے موضوع و متنکرہت ہونے کا کون سا سبب و قرینہ ہے۔ دیدہ باید۔

### جواب نمبر ۵: و بطریق آخر:-

حسب تصریح اہل اصول راوی کے "کاذب" اور "متهمن با کذب"  
ہونے میں زمین و آسمان کا سافق ہے۔ تمبا کذب ہونا یہ ہے کہ ان یکوں  
مشہورا بالکذب و معروفا به فی کلام الناس ولم یثبت کذبہ فی  
الحدیث النبوی" یعنی وہ راوی عام بول چال میں کذب بیان کرنے میں مشہور و  
معروف ہو اور حدیث نبوی ﷺ میں اس کا جھوٹ بولنا ثابت نہ ہو۔ اور

"اس کے کاذب" ہونے سے مراد یہ ہے کہ "ثبت کذبہ فی الحدیث النبوی مکتوب" اما باقرار الوضع او بغير ذالک من القرآن یعنی عمداً، قدماً اور جان یوجہ کر اور اپنی طرف سے بنا کر کسی ایسی بات کا نبی کرم مکتبہ کے منسوب کرنا اس سے ثابت ہو جو آپ نے نہ فرمائی ہو جو یا تو خود اس کے واضح کے اقرار سے ثابت ہو گی یا دیگر معتبر قرآن میں سے کسی قرینہ کے ذریعہ۔ ملاحظہ ہو (مقدمہ شیخ صفحہ ۵ طبع قدیمی کراچی مشمولہ ملکوفہ)

وضعِ حدیث سخت کبیرہ گناہ اور اس کا واضح، قوبہ کے بغیر مر جائے تو قطعاً جتنی ہے چنانچہ حدیث متواتر میں ہے رسول اللہ مکتبہ فرمایا من کذب علیٰ متعمداً فلیتباً مقعدہ من النار "جو مسلمان مجھ پر جان بوجھ کر جھوٹ بولے تو وہ (اس جرم کے باعث) اپنا ٹھکانا جہنم میں سمجھے۔

پس زیر بحث روایت کو مؤلف کا بار بار جھوٹ من گھڑت اور بناوٹی کہنا اور اس جرم کو اس کے راوی ابو شیبہ پر ڈالنا قطعاً یہ معنی رکھتا ہے کہ وہ جان بوجھ کر محسن اپنی طرف سے حدیثیں بنا کر انہیں رسول اللہ مکتبہ کے منسوب کرتا تھا جو اس پر بہت بڑا الزام ہے جس کا بلا دلیل کسی بے گناہ مسلمان کو ذمہ دار ٹھہرانا بذاتِ خود ایک بہت بڑا گناہ ہے۔ جب کہ اس کا کاذب ہونا تو کجا مکتمبہ با کذب ہونا بھی کسی جرج مفتر اور دلیل صحیح سے ثابت نہیں (ومن ادعی فعلیه البیان بالبرهان) اللہ مولف یا تو حسبِ اصطلاح محدثین اس کا مذکورہ بلا معنی میں کاذب ہونا ثابت کرے ورنہ اس افراء و بہتان عظیم سے قوبہ کرے۔ خلاصہ یہ کہ یہ اعتراض یا تو مؤلف کی جہالت شدیدہ کا نتیجہ ہے کہ اسے "حدیث موضوع" کی تعریف ہی نہیں آتی۔ یا محسن اس کے تعصب، بے جا حیثیت اور اس کے "مشی جھوٹ" یا اس کی "مسئلہ خیانت" کا آئینہ دار ہے۔

## جواب نمبر ۶: متروک کہنا بھی غلط ہے:-

حسبِ تفصیل بالا راوی "کاذب" ہو تو اس کی روایت کو حسبِ اصطلاح "موضوع" اور اگر "مکتمبہ با کذب" ہو تو اصطلاح میں اس کی روایت کو "متروک" کہا جاتا ہے ملاحظہ ہو (مقدمہ شیخ صفحہ نمبر ۵) پس تفصیل بالا سے معلوم ہوا کہ علیٰ الفتح و عندنا تحقیق، ابو شیبہ موصوف کو متروک الحدیث اور اس کی روایت کو "متروک" کہنا بھی قطعاً غلط ہے کیونکہ اس کے لیے ایک شرط یہ ہے کہ اس کا راوی عام بول چال میں جھوٹ بولنے کا عادی اور اس کے ارتکاب میں مشہور و معروف بھی ہو محسن ایک آدھ بار کلامِ الناس میں جھوٹ بولنے سے بھی حسبِ اصطلاح اسے متروک کہنا بھی درست نہیں چہ جائیکہ اسے "موضوع" اور "من گھڑت" قرار دینے کی رث لگائی جائے (کما فعل المَؤْفَفُ الجَلِيلُ) چنانچہ شیخ "حقیقت علیہ الرحمۃ رقطر از ہیں: والذی یقع منه الکذب احیانا نادر" فی

کلامہ غیرِ الحدیث النبوی فذالک غیرِ مؤثر فی تسمیۃ حدیثہ بالموضوع او المتروک و ان کانت معصیۃ" یعنی حدیث نبوی مکتبہ کے علاوہ عام بول چال میں اگر کسی راوی سے احیاناً اور نادرًا جھوٹ بولنا ثابت ہو جائے تو اگرچہ یہ گناہ ہے مگر اس کی بناء پر اس کی روایت کو موضوع یا متروک کا عام دینا پھر بھی قطعاً درست نہیں۔ ملاحظہ ہو (صفحہ ۵)

جب کہ بہ سبیلِ تیز و بر تقدیرِ تسلیم جس واقعہ کی بناء پر ابو شیبہ کو متروک کہا گیا ہے وہ قطعاً نادر اور احیاناً ہے اور ایسی کوئی دلیل صحیح نہیں جس کے حوالہ سے اس کا کلامِ الناس میں کاذب ہونے میں مشہور و معروف ہونا ثابت ہو۔ پھر وہ واقعہ بھی ایسا ہے کہ جو خود ناقد پر ہاتھ صاف کر رہا ہے رکما مر انفاً جب کہ اسے صرف "متروک" کہا گیا ہے "تفق علیٰ ترک" نہیں کہا گیا جن میں

فرق عظیم ہے (کما فی مقدمۃ میزان الاعتدال)

## جرح غیر مفسر ہے:-

پس شعبہ کے علاوہ جن جن محدثین نے اس غریب کو "متروک" کہہ دیا ہے تو اس کی بنیاد شعبہ ہی کے اس قول پر ہے جس کی حقیقت واضح کی جا سکتی ہے۔ اگر کوئی اور واقعہ ہے تو اس کی کوئی وضاحت نہیں۔ کسی مالی کے لعل کے پاس ہو تو اس کا صحیح ثبوت پیش کرے۔ پس اسے متروک کہنے کی یہ جرح غیر مفسر ہوتی۔ پھر چونکہ کسی راوی کا "متروک" ہونا اس کے ضعیف ہونے کو مستلزم ہے تو ہمیں کہا جائے گا کہ جن بعض دیگر محدثین نے اس پر ضعیف، ضعیف کی رث لگائی ہے تو وہ بھی محض اسی بناء پر ہے جب کہ اس کی کوئی اور وجہ بھی بیان نہیں کی گئی اور اس کا "الحادظ" اور "اعدل الناس فی القصاء" ہونا بھی ائمۃ شافعیہ کو تسلیم ہے (کما مرافق)۔

خلاصہ یہ کہ اسے ضعیف ہونا اسے متروک کہنے کی بناء پر ہے اور متروک قرار دینا اس خاص واقعہ کے حوالہ سے ہے۔ اس سے قطع نظر کر لی جائے تو جرح مفسر نہیں رہتی جب کہ قادر فی العدالة جرح مفسر ہی ہے، جرح غیر مفسر قطعاً غیر معتبر ہے و قال التنووی وغيره "لَا يقبل الجرح الا مفسراً مبین السبب" یعنی جرح، محض وہی مقبول ہے جو مفسر ہو جس میں وجہ جرح بیان کی گئی ہو۔ ملاحظہ ہو (تقریب وغیرہ)

لذا ہمارے جن علماء نے ابو شیبہ موصوف پر کی گئی جروح کو غیر مفسر مہم اور غیر قادر کہا ہے وہ اپنے اس موقف میں قطعاً حق بجانب ہیں۔ والحمد للہ علی ذلک۔

## نزر فٹگاہی حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلوی:-

ہمارے اس بیان اور موقف کی تائید حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ کے اس قول سے بھی ہوتی ہے (جس سے آپ کی علم حدیث میں

نزر فٹگاہی اور وقت وسعت نظر کا بھی اندازہ ہوتا ہے) چنانچہ آپ نے اس

حوالہ سے اپنا عطر تحقیق پیش فرماتے ہوئے ارقام فربیا ہے:-

"ابو شیبہ جد ابو بکر بن ابی شیبہ آنقدر ضعف ندارد کہ ایں روایت رامطروح مطلق ساختہ شود اخ" یعنی ابو بکر بن ابی شیبہ کا دادا ابو شیبہ (جو روایت ابن عباس کا راوی ہے) ایسا ضعیف نہیں کہ اس کی روایت کو مطلقہ رد کر دیا جائے اخ۔ ملاحظہ ہو:- (فتاویٰ عزیزی فارسی صفحہ ۹۹ طبع کابل افغانستان) صدق رسولنا الکریم لوکان العلم عند الشریف الناولہ رجال الحدیث۔

جواب نمبرے: دیگر جروحوں کا پوسٹ مارٹم:-

علاوہ ہزاریں موافق نے میزان الاعتدال اور تہذیب التہذیب سے ابو شیبہ موصوف پر جتنی جرھیں نقل کی ہیں، اس نے انہیں ان کے قائلین و ناقدین کی اصل کتب سے مع الاستاذ نقل کرنے کی بجائے محض مذکورہ کتب کے موافقین کی تقدیم کرتے ہوئے پیش کی ہیں کیونکہ صاحب میزان ہوں یا صاحب تہذیب التہذیب دونوں خود ناقل ہیں ان میں سے کسی نے بھی ان اقوال کی مندیں ذکر نہیں کی ہیں۔ بالفرض اگر واقع میں ان میں سے کوئی سند یا جملہ استاد صحیح بھی ہوں تو بہر صورت مؤلف پر اس صورت میں اس تقدیم کا الزام تو ضور آ رہا ہے جس کے خلاف اس نے ایڈی چوٹی کا زور صرف کر کے اسے بے عقلی، پاگل پن، فحش، عقل و شعور سے محروم و عاری ہونا اور شرک فی الرسالۃ تک کہہ دیا ہے نیز گالی نامہ کے صفحہ ۲۷ پر انہوں نے اس قسم کی تقدیم کے قائل کے لیے "مخبوط الحواسی اور بودم بے والی" کے القاب بھی تجویز فرمائے ہیں جس سے انہوں "اپنا آئینہ اور اپنا چہرہ" کے طور پر اپنے لفظوں میں خود کو "مخبوط الحواس" اور "بودم بے وال" بنا کر رکھ دیا ہے۔ اسی کو اپنی چھری اور اپنی ناک کے باہر کت لفظوں سے بھی یاد کیا جاتا ہے۔ مبارک باد۔

## جواب نمبر ۸: ضعفِ سند، ضعفِ متن کو مستلزم نہیں:-

الغرض مؤلف کا اس حدیث کو موضوع کہنا اس کی سخت جہالت یا پھر اس کے تحابیل کا نتیجہ اور اس صدی کا اس کا بہت بڑا بحوث ہے، ہاں زیادہ سے زیادہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ وہ باعتبارِ سند، ضعیف ہے کیونکہ اس کا کوئی راوی کاذب اور واضح الحدیث نہیں جب کہ کسی حدیث کا سند "ضعیف ہونا متنِ حدیث کے ضعیف ہونے کو قطعاً" مستلزم نہیں جس طرح سختِ سند صحتِ متن کو مستلزم نہیں (کما صرحاً) ورنہ معلم اور معلوم کس چیز کا نام ہو گا؟

## جواب نمبر ۹: دلیل صحتِ متن:-

اس حدیث کے متن کے صحیح ہونے کی ایک دلیل یہ ہے کہ دیگر کئی مقبول اور معترض اور صحیح احادیث اس کی موئید ہیں۔ چنانچہ صحیح حدیث میں ہے ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے فرمایا: "کان رسول اللہ ﷺ یجتهد فی العشر الاواخر ملا یجتهد فی غیره" یعنی رسول اللہ ﷺ رمضان المبارک کے بالخصوص آخری عشرہ میں عبادت الہیہ میں وہ مستعدی اور کوشش فرماتے تھے جو اس کے علاوہ میں نہیں فرماتے تھے۔ ملاحظہ ہو: (صحیح مسلم جلد ۱، صفحہ ۳۷۲ طبع کراچی) اسی طرح دیگر متعدد کتب حدیث میں بھی ہے۔ زیادہ کوشش فرمانے سے کیا مراد ہے اس کی وضاحت حدیث ذیل سے بھی ہوتی ہے۔ چنانچہ ایک اور حدیث میں انہی سے مروی ہے: کان اذا دخل رمضان تغیر لونه و كثرت صلوٰۃ وابتلهل فی الدعا و اشفع لونه" یعنی جب رمضان المبارک آتا تو آپ ﷺ کی نفلی نماز دوسرے مہینوں کی بہ نسبت زیادہ ہو جاتی، آپ دعا میں ابتوال فرماتے اور کثرت عبادت کی وجہ سے آپ کارنگ مبارک شفقت کی طرح ہو جاتا۔ ملاحظہ ہو: (الجامع الصغير للسيوطی جلد ۲، صفحہ نمبر ۱۰۵ طبع لاکل پور نیز السراج المنیر شرح الجامع الصغير

المعروف عزیزی جلد ۳ صفحہ ۴۳ بحوالہ شعب الایمان تیہق طبع مہمنہ منورہ)

اس سے یہی معلوم ہوا کہ مبتدا وغیرہ کے الفاظ کو بعض حضرات کا محض قیام کے لباکرنے پر محمول کرنا بلا دلیل اور اس حدیث کے منافی ہے۔

نیز ایک اور حدیث میں ہے: "حضرت انس سے روایت ہے انہوں نے فرمایا" ثم دخل رحلہ فصلی صلوٰۃ لا یصمدیها عندنا" ملاحظہ ہو: (صحیح مسلم علی ج ۱، صفحہ ۳۵۲ - نیز مند احمد ج ۱، ص ۱۹۳ نیز قیام اللیل صفحہ ۱۵۳)

جس کی مکمل تفصیل، حدیثِ جابر (ثمان رکعات) کے تحت آرہی ہے۔ ان سب کا مجموعہ اس امر کا ہیں ثبوت ہے کہ آپ ﷺ تراویح آٹھ سے زائد پڑھتے تھے جب کہ روایت ابن عباس نے اس ابہام کو دور کر کے واضح کر دیا کہ وہ بیس رکعات تھی (وهو المقصود فاحمد اللہ الحمود)

ایک اور دلیل:-

اس حدیث (روایت ابن عباس) کے ازروئے متن صحیح ہونے کی ایک اور دلیل یہ بھی ہے کہ اسے امت سے تلقی بالقبول کا درجہ حاصل ہے یعنی تمام ائمہ اسلام بالخصوص ائمہ اربعہ کا عمل اور فتویٰ اس کے مطابق ہے جو اس کے باعتبار اصل، ثابت ہونے کی واضح دلیل ہے جب کہ ایسی صریح مرفوع حدیث اور بھی کوئی نہیں جس کا خود مؤلف کو بھی اقرار ہے۔ چنانچہ اس کے لفظ ہیں:-

"یہ ہے صرف ایک مرفوع حدیث جو بیس تراویح کے ثبوت میں پیش کی جاتی ہے"

اہ ملاحظہ ہو (رسالہ مسکنہ تراویح صفحہ ۷) پس اگر اسے ان کے عمل کی اصل نہ مانا جائے تو ان پر محض ایک بے اصل چیز پر عمل و اصرار کا الزام آئے گا جو قطعاً درست نہیں۔ چنانچہ ہم بقدر ضرورت اس کی وضاحت "تحقیق جائزہ" میں بھی کر چکے ہیں۔ جیسے قلتا "یہ روایت اگرچہ باعتبارِ سند اتنا قوی نہیں تاہم

حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کا اپنے دورِ خلافت میں بیس تراویح کو راجح فرمانا، صحابہ و تابعین اور امام ابو حنیفہ، امام مالک، امام شافعی اور امام احمد بن حنبل وغیرہم ائمۃ مجتهدین اور فقہاء و محدثین کا ہمیشہ بیس تراویح پر عمل کرنا اور بیس سے کم پر راضی نہ ہونا اسے درجہ ضعف سے انحاکر قوت کے اعلیٰ پائے میں پہنچا دیتا ہے۔ اہ - ملاحظہ ہو :- (تحقیق جائزہ صفحہ ۵) اس کی تائید امام ترمذی کے ان بکثرت اقوال سے بھی ہوتی ہے جن میں آپ اپنی جامع میں احادیث کی تضعیف فرمانے کے بعد "والعمل علیہ عند اهل العلم" الخ وغیرہ کے الفاظ استعمال فرماتے ہیں۔ جن سے ان کا مقصد معمول ہے ہونے کے حوالہ سے ان ضعیف احادیث کے قوی ہونے کو بیان کرنا ہے (کما فی المرقاۃ فی باب ما علی المأمور وغیرہا) نیز علامہ سیوطی تعقبات میں فرماتے ہیں :- قد صرح غیر واحد بان من دلیل صحة الحديث قول اهل العلم به وان لم يكن له اسناد يعتمد على مثله اه - نیز شرح نظم میں فرمایا :- المقبول ما تلقاه العلماء بالقول وان لم يكن له اسناد صحيح اه طرح دیگر محدثین نے بھی فرمایا ہے۔

**جواب نمبر ۱:- ضعیف کب رو ہوتی ہے؟:-**

علاوه ازین ضعیف حدیث اس وقت رو ہوتی ہے جب اس کے مقابلہ کوئی ایسی صحیح حدیث ہو جو اس سے معارض ہو جب کہ کوئی ایسی صحیح حدیث نہیں ہے جو اس سے معارض ہو۔ روایت ام المؤمنین صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا (فی رمضان ولا فی غیرہ) کو اس سے معارض سمجھنا کئی ٹھوس ولائل و برائین کی رو سے صحیح نہیں کیونکہ وہ نمازِ تہجد کے بارے میں ہے جب کہ نمازِ تراویح اور نمازِ تہجد کا دو الگ نمازیں ہونا بھی ایک ناقابل تردید حقیقت ہے (جس کی سیر حاصل بحثِ گزشتہ صفحہ میں گزر چکی ہے)

## وبطريق آخر:-

نمازِ تراویح کا مسنون و مشروع ہونا نیز اس کا مطلوب شرع ہونا صحیح احادیث سے ثابت ہے نیز یہ بھی صحیح احادیث میں مصرح ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے باجماعت نمازِ تراویح ماح مبارک کے آخری عشرہ کی صرف تین متفرق راتوں میں پڑھی تھی مگر وہ حدیثیں اس سے قطعاً خاموش ہیں کہ آپ نے ان راتوں میں کتنی رکعتیں پڑھی تھیں۔ پس اس امر کی طرف رہنمائی کرنے کے لیے یہ روایت صالح و کافی ہے جب کہ اس کے مقابلہ میں کوئی اور ایسی صحیح حدیث نہیں ہے جو اس کے مضمون کی تردید کرتی ہو۔ چنانچہ حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ کے فتاویٰ میں مرقوم ہے :- آرے اگر معارض او حدیث صحیح میں شد البة ساقط گشت و قد سبق ان ما یتوهم معارض ضالله اعنی حدیث ابی سلمة عن عائشة المتقدم ذکرہ لیس معارض ضالله بالحقيقة فبقى سالمًا کیف وقد تاید بفعل الصحابة الخ یعنی ہاں اگر اس کے معارض کوئی صحیح حدیث ہوتی تو وہ ضرور ناقابل اعتبار ہو جاتی اور حضرت عائشہ کی وہ حدیث جو بطریق ابو سلمہ، مروی ہے جس کا ذکر پہلے ہو چکا ہے اس کے بارے میں یہ بحث گزر چکی ہے کہ اس کا معارض سمجھنا وہم ہے پس یہ معارضہ سے خالی ہوئی۔ کیسے نہ ہو جب کہ عمل صحابہ بھی اس کا موئید ہے اہ۔ جب کہ حدیث جابر بھی اسے مفتر نہیں کیونکہ اولادِ غیر صحیح ہے پھر اسے تلقی بالقبول بھی حاصل نہیں (جیسا کہ عنقریب آرہا ہے)

**جواب نمبر ۲:- ضعف بھی بعد کا ہے:-**

پھر برلقدیر تسلیم اس کا ضعیف ہونا بھی امام اعظم ابو حنیفہ اور امام مالک وغیرہم اسلاف رحمہم اللہ کے بعد کا ہے کیونکہ زیادہ تر متكلّم فیہ رواۃ کا سلسہ بعد کی چیز ہے جیسا کہ اس حوالہ سے شیخ محقق نے شرح سفر العادة میں مبرهن

فرمایا ہے :- وَغَيْرُهُ فِي غَيْرِهِ) پس اس کا ضعف کچھ مضر نہ رہا۔

### جواب نمبر ۱۲: سند "ضعیف مطلقاً" رو ہے تو؟

اگر سند کے اعتبار سے ضعیف حدیث کسی طرح قبل عمل نہیں بلکہ مطلقاً واجب الرد ہے تو غیر مقلد مؤلف بتائے کہ وارث کے حق میں وصیت کا غیر معتبر ہونا نیز جوی نمازوں میں سورہ فاتحہ کے آغاز میں بلند آواز سے تسبیہ کا پڑھنا اور نماز جنازہ میں سورہ فاتحہ کا پڑھنا وغیرہ رسول اللہ ﷺ کی کس صحیح صریح مرفوع مقلع غیر معلق غیر شاذ روایت سے ثابت ہے؟ فاتوا برہانکم علی زعمکم ان کنتم صدقین فان لم تفعلوا ولن تفعلوا فاتقوا النار التي وقودها الناس والحجارة اعدت للكفرين۔

### جواب نمبر ۱۳: سخت ناصافی پر احتجاج اور آخری کیل :-

اس بحث کو پایہ اختتام تک پہنچاتے ہوئے آخری کیل کے طور پر آخر میں ہم غیر مقلدین کی اس سخت ناصافی پر احتجاج کرنا بھی ضروری سمجھتے ہیں کہ وہ اپنے ایک معمول کے اثبات میں ایک ایسی حدیث کو مستند و معتمد مان کر عملًا اس کی صحیح کو تسلیم کرتے ہیں جس کی سند بعینہ وہی ہے جو حضرت ابن عباس کی زیر بحث اس روایت کی ہے اور اس کا مرکزی راوی بھی وہ ابو شیبہ ابراہیم بن عثمان ہے "جو میٹھا ہپ اور کڑوا تھو" کے مترافق ہے ورنہ وجہ فرق بیان کی بائے تو ایک ہی راوی، ایک ہی سند ایک جگہ کیوں معتبر اور وہی راوی اور وہی سند دوسری جگہ کیوں واجب الرد ہے کیا، "ضورت، ایجاد کی مان ہے" والا معاملہ تو نہیں؟

- ۴ کچھ تو ہے آخر جس کی پرده داری ہے؟
- ۴ ناظمہ سر بہ گریبان ہے اسے کیا کیے؟

### حوالہ :-

چنانچہ غیر مقلدین کے مشہور بزرگ مولوی محمد صادق سیالکوٹی نے نمازِ جنازہ میں سورہ فاتحہ کی مشروعتیت کے اثبات میں ابن ماجہ کے حوالہ سے اپنی کتاب "صلوٰۃ الرسول ﷺ" میں یہ روایت استناداً نقل کی ہے :- عن ابن عباس ان النبی قرأ على الجنائز بفاتحة الكتاب (ابن ماجہ) حضرت ابن عباس نصیحته کرتے ہیں کہ نبی ﷺ نے جنازہ کی نماز میں سورہ فاتحہ بعد تکبیر اولیٰ کے پڑھی (ابن ماجہ) اہ بلفظہ ملاحظہ ہو (صفحہ ۳۳۲ طبع لاہور)

### اقول :-

سیالکوٹی غیر مقلد موصوف نے ابن ماجہ کے حوالہ سے جو مذکورہ حدیث پیش کی ہے اس کی مکمل سند اس طرح ہے (چنانچہ امام ابن ماجہ فرماتے ہیں) حدثنا احمد بن منیع ثنا زید بن الحباب ثنا ابراہیم بن عثمان عن الحكم عن مقصوم عن ابن عباس ان النبی ﷺ اخ - ملاحظہ ہو :-

(من ابن ماجہ علی صفحہ ۷۰ طبع قدیمی کتب خانہ کراچی)  
جس میں ابراہیم بن عثمان عن الحكم عن مقصوم عن ابن عباس " واضح طور پر موجود ہے اور یہ بعینہ وہی سند ہے جو زیر بحث روایت کی ہے اور اس میں " ابراہیم بن عثمان " وہی ابو شیبہ ہے جو بالفاظ مؤلف ضعیف، متروک، مکرحدیث اور جھوٹا (وغیرہ پتہ نہیں کیا کیا) ہے مگر حیرت ہے کہ اتنا بڑا سخت کمزور اور گیا گزرا راوی، یہاں پر کیوں، کیسے اور کس حکمت کی بناء پر ان تمام عیوب سے مترا ہو کر قوی اور جنت بن گیا؟ اسی کی ایک روایت واجب الرد، پھر اسی کی ایک اور روایت واجب القبول؟ اس کی ایک روایت اپنے خلاف جا رہی ہو تو وہ تمام فتاویٰ کا مجموع، بزعم خود اپنے حق میں آ رہی ہو تو اس کی ساری خرافیاں یکسر دور ہو جاتی ہیں اور وہی راوی غوث وقت بن جات ہے؟ یہ مذہب نہ ہوا، لوث

کی نوئی ہوئی یا موم کی ناک ہوئی، جدھر پھیر دی، پھیر دی، جدھر موڑ دی، موڑ دی۔ یہ سراسر ظلم، زیادتی اور سخت نالطفانی نہیں تو اور کیا ہے؟ پھر سخت حیرت یہ کہ تراویح بالاتفاق مسنون ہے اور نماز جنازہ میں سورہ فاتحہ کی قرات غیر مقلدین کے نزدیک فرض ہے۔ اگر بقول مؤلف ضعیف حدیث ثبوت مسنونیت کی صلح نہیں تو ثبوت فرضیت کی استعداد اس میں کیونکر اور کہا سے آگئی؟

ع ناطقہ سرگردان ہے اسے کیا کیے؟

ولا حول ولا قوۃ الا باللہ ولنعم ما قیل

ہ سکتے ہیں بدعت ہوتے ہیں شامل  
بے .... نہیں تو اور نیا ہے؟

ایک تازہ عذر لنگ کا پوسٹ مارٹم:-

شاید یہ عذر لنگ پیش کریں کہ ان کے نزدیک پیش نظر روایت ابن عباس (قراء علی الجنازة بفاتحہ الكتاب) محض شواہد اور موئیدات سے ہے باقی ان کی اس مسئلہ میں بنیادی ولیل صحیح بخاری وغیرہ کی وہ صحیح روایت ہے جس میں "تعلموا انہا سنہ" کے الفاظ ہیں؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ یہ چور دروازہ بھی انہیں کسی طرح مفید نہیں کیونکہ اس میں لفظ "سنہ" وارد ہے۔ اگر اس سے مراد سنّت رسول ہو تو اس سے ان کے موقف کی تردید ہوتی ہے کیونکہ وہ نماز جنازہ میں سورہ فاتحہ کی فرضیت کے قائل ہیں۔ اور اگر اس میں مذکور "سنہ" طریقہ مسلوکہ فی الدین ہو تو یہ خارج از مبحث ہے جس کا مفہوم اس کے سوا کچھ نہیں کہ نیت قرات کے علاوہ اسے کسی نہ کسی حیثیت سے (جبے بہ نیت حمد و شاء) نماز جنازہ میں پڑھا جا سکتا ہے جس کے ہم بھی قائل ہیں۔

علاوہ ازیں اسے موئیدات میں رکھنا اس وقت درست ہے جب یہ مبحث فیہ سے متعلق بھی ہو جب کہ اس میں کوئی ایسا لفظ نہیں جس نے آپ

کے نماز جنازہ میں سورہ فاتحہ کے پڑھنے کی صراحت ہو اور وہ اس میں نص ہو جنازہ پر فاتحہ پڑھی کا یہ معنی بھی تو محتمل ہے کہ اسے خارج از نماز جنازہ پڑھا جیسا کہ شیخ محقق وغیرہ نے بیان فرمایا ہے۔

یہی وجہ ہے کہ سایاکوئی موصوف نے اسے اپنا مفید مطلب نہ پاتے ہوئے اس کے اردو ترجمہ میں کمی لفظ اپنی طرف سے اضافہ کیتے ہیں اور یہ ان کی مہربانی ہے کہ انہیں وہ بریکٹ میں لائے ہیں ورنہ عوام پر ان کی اس کھلی تحریف سے واقف ہونا اور ان کی اس بات کی صفائی کو سمجھنا سخت مشکل ہو جاتا۔

ع خود بدلتے نہیں قرآن بدل دیتے ہیں

تہجد و تراویح کے دو الگ نمازیں ہونے پر اعتراضات کا پوسٹ  
مارٹم:-

مؤلف نے اپنے رسالہ مسئلہ تراویح میں بلا دلیل محض خانہ ساز طریقہ سے لکھا تھا کہ: "یاد رکھیے کہ تراویح تہجد ہی کا نام ہے" اہ بلفظہ ملاحظہ ہو (صفحہ ۳)

جس کا نہایت درجہ غلط ہونا ہم نے "تہجد و تراویح دو الگ الگ نمازیں ہیں" کے زیر عنوان دو مختلف ٹھوس بلاک سے ثابت کرتے ہوئے لکھا تھا۔ "البتہ ان کا یہ کہنا کہ "تراویح تہجد ہی کا نام ہے" انتہا درجہ غلط" ان کی کمال بے علمی اور مسلمانوں کو تہجد کی علیم نیکی سے محروم کرنے کے متوازن ہے تحقیق یہ ہے کہ تراویح اور تہجد ایک نہیں بلکہ دو الگ الگ نمازیں ہیں" اخ نکمل تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو (صفحہ ۲۳ تا صفحہ ۲۴ تحقیقی جائزہ)

مگر نہایت ہی افسوس سے کہنا پڑ رہا ہے کہ مؤلف نے ان میں سے کسی ایک دلیل کا صحیح، علمی، تحقیقی جواب پیش کرنے کی بجائے انہیں بھی جبلانہ طریقہ سے رد کرتے ہوئے فریب اور دھوکہ دی، مغلطہ آفرینی اور ہیرا پھیری سے کام

ملاحظہ ہو (صفحہ ۱۵۶ تا صفحہ ۱۷۱)

### الجواب - اقول: رکاکت ہے۔

عبارت کو بودہ پن اور اس کی رکاکت، اس کے لفظوں سے ظاہر ہے۔ فرماتے ہیں:- "جو ابو سلمہ اپنے باپ .... سے بیان کرتا ہے اس کا سامع اپنے باپ سے ثابت نہیں" جس کا واضح مطلب یہ ہو رہا ہے کہ اس حدیث کی سند میں کئی ابو سلمہ ہیں اور وہ صرف اسی ابو سلمہ کی بات کر رہے ہیں جو اپنے باپ سے بیان کرتا ہے جو غلط ہے نیز یہ لفظ بھی محفوظ رکھنے کے قابل ہیں اپنے باپ سے ثابت نہیں" یعنی ان کا باپ جو دوسروں کا باپ ہے، اس سے تو اس کا سامع ثابت ہے۔ ہاں اس کا باپ جو اس کا اپنا ہے اس سے اس کا سامع ثابت نہیں۔ لا جوں والا قوۃ الا بالله العلی العظیم۔ پھر یہ کہہ کر کہ "ساری عمارت مندم ہو گئی یعنی گر گئی" انہوں نے جو علم افغان کی عظیم خدمت کرتے ہوئے لفظ مندم کا ترجمہ کر کے عوام کی ایک بڑی الجھن کو دور کیا ہے، اسے بھی ہمیشہ یاد رکھا جائے گا۔ ایسے ہی ایک اور مقام پر اور علمی خدمت سرانجام دیتے ہوئے لکھتے ہیں نہ:-

الام ابراہیم بن یعقوب جوزجانی اسے ساقط گرا ہوا کہتے ہیں "ملاحظہ ہو" (صفحہ ۱۲۰)

اس مقام پر "ساقط گرا ہوا" کے مفہوم خیج الشاذ قابل غور ہیں جیسیں یہ کہ زمانہ قدیم کے فصحاء و بلغاء کی جو یاد تازہ ہو رہی ہے، وہ بھی کوئی دھکیلی پیش بات نہیں۔ (اناللہ وانا الیه راجعون)

### اعتراض لایعنی ہے:-

رہا اس حدیث پر مؤلف کا مذکورہ اعتراض؟ تو وہ قطعاً "چھڑ اور لایعنی ہے جس سے حدیث کے مقبول و معترف ہونے پر قطعاً کوئی زد نہیں پڑتی اور وہ مؤلف کو کسی طرح مفید ہے نہ ہمیں کچھ مضر ہے کیونکہ:-

لے کر اپنے جاہل عوام کو خوش کرنے کی مذموم کوشش کی ہے بلکہ اس ضمن میں انہوں نے جھوٹ اور کذب بیانی سے کام لینے میں بھی کوئی چیخچاہت محسوس نہیں کی (جس کی بعض مثالیں آئندہ سطور میں آرہی ہیں) پس تحقیقی جائزہ کے دیگر مندرجات کی طرح یہ دلائل بھی ان کے ذمہ ہمارا ایسا علمی قرض ہیں جن سے بسکدوش ہونا قطعاً ان کے بس سے باہر اور سانپ کے منہ میں چھپھونڈر" کے آئینہ دار ہیں۔ (وللہ الحمد)

### "سننت لكم قیامہ" پر اعتراضات کا پوسٹ مار تم :-

ہم نے مذکورہ عنوان کے تحت اس سلسلہ کی پہلی دلیل کے ضمن میں ابن ماجہ (عربی صفحہ ۹۲) نسائی عربی جلد ۱، صفحہ ۳۰۸ مختصر قیام اللہ (عربی صفحہ ۱۵۲) ☆ اور مصنف ابن ابی شیبہ (جلد ۲ صفحہ ۳۹۵) کے حوالہ سے یہ حدیث بھی پیش کی تھی "کتب علیکم صیامہ و سننت لكم قیامہ" یعنی ماه رمضان کے روزے تم پر اللہ نے فرمائے ہیں اور اس کا قیام تمہارے لیے میں مسنون کرتا ہوں" اہ ملاحظہ ہو تحقیقی جائزہ صفحہ ۱۳)

جس کے نام نہاد جواب میں فضول تکرار کے ساتھ اور بے ربط سی عبارت سے محض رسالہ کا جنم برداھنے کی غرض سے اپنے نامہ اعمال کی طرح رسالہ کے ڈھانی صفحات سیاہ کرتے ہوئے مؤلف نے یوں گوہر افشاںی کی ہے کہ:- "یہ حدیث دو لحاظ سے باطل ہے اور مردود ہے نمبر۔ یہ حدیث مرسل اور منقطع ہے کیونکہ اس کی سند میں جو ابو سلمہ اپنے باپ عبد الرحمن بن عوف لفظی اندر گھبہ سے بیان کرتا ہے اس کا سامع اپنے باپ سے ثابت نہیں (اللہ) لہذا یہ حدیث مرسل اور منقطع ہوئی جو مردود ہوتی ہے مقبول نہیں (اللہ) نمبر۔ اس کی سند میں ابو سلمہ سے بیان کرنے والا جو راوی نصر بن شیبان حدائقی بصری ہے وہ اتنا ضعیف ترین کہ جھت کے قابل نہیں (اللہ) تو اس سے اس بریلوی مولوی کی ولیل نمبر اور دلیل نمبر ۲ کی ساری عمارت مندم ہو گئی۔ یعنی گر گئی "اہ ملخصاً" بلفظ

روایت صرف تائیداً "پیش کی تھی:-"

(۱) ہم نے یہ روایت مغض تائیداً "پیش کی تھی اور بحث فیہ امر کی اصل دلیل اس سے قبل لکھی تھی یہی وجہ ہے کہ ہم نے اسے دلیل نمبر ۲ یا مستقلًا کی اور نمبر کے تحت ذکر نہیں کیا ہماری پیش کردہ اصل دلیل یہ چہ مولف نے ہاتھ کی صفائی دکھاتے ہوئے چھوٹا سماں چنانچہ دلیل نمبر اکے زیر عنوان اس حوالہ سے ہم نے لکھا تھا:- تجد نماز پنجگانہ اور ماہ رمضان کے روزوں کی فرضیت اور بحث سے پہلے مکہ المکرمہ میں مشروع ہوئی جس کا بیان سورہ مزمل کی ابتدائی آیات میں ہے جیسا کہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کا قول ہے۔ ملاحظہ ہو (ابوداؤد، جلد ا، صفحہ ۱۹۰ نیز قیام اللیل صفحہ ۷) (تحقیقی جائزہ صفحہ ۱۳)

متن روایت مقبول و معترہ ہے:-

برقدیر تسلیم ضعفِ سند، ضعفِ متن کو مستلزم نہیں جس طرح صحبت سند، صحبتِ متن کو مستلزم نہیں (جیسا کہ اصول میں مبرهن اور طے شدہ ہے) اور یہ روایت کئی وجہ و شواہد کی رو سے مقبول و معترہ ہے جن میں سے بعض وجودِ حسبِ ذیل ہیں:-

وجہ نمبر ا۔ معارضہ کی بنیاد غلط ہے:-

مولف کی اس روایت کے خلاف یہ سب کوشش مغض اس خود ساختہ نظریت کے حوالہ سے ہے کہ حضرت ام المؤمنین کی روایت (فی رمضان ولا فی غیره) میں جس نماز کا ذکر ہے وہ تراویح ہے جو غیر رمضان میں تجد بن جاتی تھی نیز تجد و تراویح ایک نماز کے دو نام ہیں جب کہ سننت لكم قیامہ والی روایت اس سے معارض ہے جو نہیت درج غلط ہے جس کا انتہائی غیر صحیح ہونا ہم کئی دلائل قاطعہ اور برائین ساطعہ سے گذشتہ صفات میں ثابت کر آئے ہیں پس یہ معارضہ

سے خالی اور بحث فیہ کے اثبات کے لیے صالح رہی (وھا المقصود)

وجہ نمبر ۲۔ اس کا متن، بیانِ حقیقت پر مبنی ہے:-

پھر جب یہ سب کو مسلم اور ٹھوس دلائل سے ثابت ہے کہ ا۔ تجد و تراویح دو الگ نمازیں ہیں ۲۔ نیز تجد بحث مکہ المکرمہ میں مشروع فرمائی گئی اور وہ بھی آیت قرآنی کے ذریعہ (جیسا کہ ابھی گزر چکا ہے) ۳۔ نیز یہ کہ تراویح کی مشروعیت کا بیان قرآن مجید میں قطعاً کہیں نہیں ہے تو لامحالہ اس سے یہ لازم آیا کہ تراویح کو باذنِ ربیٰ حضور نبی کریم ﷺ نے مشروع فرمایا۔ پس اس روایت کا مضمون بیانِ حقیقت پر مبنی ہوا جو اس کے مقبول و معترہ ہونے کی روشن دلیل ہے۔

وجہ نمبر ۳۔ دیگر دلائل بھی اس نکے موئید ہیں:-

علاوہ ازین اس کے مقبول و معترہ ہونے کی ایک واضح دلیل یہ بھی ہے کہ دیگر کئی دلائل اس کے موئید ہیں مثلاً:-

موئید نمبر ا۔ صحیح بخاری اور صحیح مسلم وغیرہما کی احادیث صحیحہ کیثہ میں ہے آپ نے ارشاد فرمایا:- من قام رمضان ایماناً واحتساباً غفرله مانقدم من ذنبیه " یعنی جو صحیح العقیدہ مسلمان ) ایمان و اخلاص سے رمضان المبارک کی راتوں میں قیام کرے اس کے پچھلے تمام گناہ معاف کر دیئے جاتے ہیں۔ جس سے واضح اشارہ ملتا ہے کہ مستقلًا قیام رمضان، روزوں کی فرضیت کے بعد مشروع ہوا۔ جب کہ تجد پہلے سے چلی آری تھی۔ پس پہلے سے مشروع کو دوبارہ مشروع کرنے کا کیا معنی؟ جبکہ اس سے نماز تجد کی تائید بھی مقصود نہیں ورنہ تجد، امت کے لئے سنت متوکدہ ہو جاتی جو عند التحقیق صحیح نہیں۔

موئید نمبر ۲:- (ایک طویل حدیث میں) حضرت سلمان فارسی

لطفیۃ الدین عبّدہ سے مروی ہے کہ ایک مرتبہ رسول اللہ ﷺ نے ماه شعبان کے آخر میں رمضان کے حوالہ سے خطبہ دیتے ہوئے ارشاد فرمایا تھا۔ شہر جعل اللہ صیامہ فریضۃ و قیام لیلہ ناطوغاً ”یعنی ایسے ماه مقدس کی جلوہ گری ہو رہی ہے کہ جس کے روزے اللہ تعالیٰ نے تم پر فرض فرمائے اور اس کے قیام کو تطوع بنایا ہے۔ ملاحظہ ہو (مشکوٰۃ عبی صفحہ ۳۷) ابھوالہ شعب الایمان یہقی طبع کراچی)

یہ حدیث بھی اس امر کا واضح ثبوت ہے کہ مستقلًا قیام رمضان، ماؤ رمضان کے روزوں کی فرضیت کے بعد مشروع ہوا پس یہ بھی روایت ”سننت کلم قیام“ کی متوید اور اس کے مقبول و معتبر ہونے کی دلیل ہے۔

متوید نمبر ۳۔ دار تفہی عبی (جلد ۲، صفحہ نمبر ۱۵۹ طبع نشراللہ لاہور) میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک مرتبہ رمضان المبارک کے چاند کا فیصلہ فرمائے کے بعد حضرت بلطفیۃ الدین عبّدہ کو حکم فرمایا کہ وہ اعلان کر دیں کہ رمضان المبارک کا چاند نظر آیا ہے لہذا لوگ اس کے روزے رکھیں اور اس کی راتوں میں قیام کریں ”فَنَادَىٰ فِي النَّاسِ إِنْ يَقُومُوا وَإِنْ يَصُومُوا“ پس انہوں نے لوگوں میں اعلان فرمایا کہ لوگ، رمضان المبارک کا قیام کریں اور اس کے روزہ رکھیں۔ اھ۔

یہ بھی اس امر کی واضح دلیل ہے کہ رمضان المبارک کی راتوں کا وہ قیام جو مستقلًا۔ صرف اسی میں کیا جاتا تھا اس کی اوایلی اس ماه مقدس کی آمد پر ہوتی تھی جو اس کا نینیٰ ثبوت ہے کہ یہ تہجد سے الگ قیام تھا جسے ”ناد فی الناس فرمایا کہ رسول اللہ ﷺ نے مشروع فرمایا پس وہ سننت لكم قیامہ کا واضح متوید قرار پا کر اس کے مقبول و معتبر ہونے کی دلیل ہوا۔

تنبیہ : (وَمَا قَالَ الدَّارِقَطْنَىٰ لَمْ يَقُلْ ”إِنْ يَقُومُوا“ غیر حادِغِ مضر لانه ثقة ثریادة الثقة مقبولة كما هو مبرهن في محله)

متوید نمبر ۲:۔ صحیح مسلم شریف عبی (جلد ۱، صفحہ ۲۵۹ طبع کراچی)

اور جامع ترمذی عبی (جلد ۱، صفحہ ۱۰۰ طبع دہلی) وغیرہما میں ہے ”عن ابی هریرہ قال کان رسول اللہ ﷺ یرغب فی قیام رمضان من غیر ان یامر هم فیه بعزمۃ فیقول من قام رمضان ایمانا و احتسابا غفرله ما تقدم من ذنبه فتوفی رسول اللہ ﷺ والامر علی ذلک فی خلافة ابی بکر و صدراء من خلافة عمر علی ذلک“ یعنی حضرت ابو ہریرہ لطفیۃ الدین عبّدہ سے روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ رسول اللہ ﷺ قیام رمضان کو لازم قرار دیئے بغیر مسلمانوں کو اس کی تغییر دیتے ہوئے فرماتے تھے جس (مسلمان) نے ایمان و اخلاق کے حوالہ سے رمضان المبارک کی راتوں میں قیام کیا تو اس کے گزشتہ تمام گناہ معاف کر دیئے جائیں گے۔ پس رسول اللہ ﷺ میں قیام کیا تو اس کے دور خلافت

لطفیۃ الدین عبّدہ نے وفات پائی جب کہ یہ امر حضرت ابو بکر لطفیۃ الدین عبّدہ کے دور خلافت اور حضرت عمر لطفیۃ الدین عبّدہ کے ابتدائی دور خلافت میں یونہی رہا۔ امام ترمذی فرماتے ہیں :- ”وفی الباب عن عائشة هذَا حديث صحیح“ یہ حدیث صحیح ہے اور یہ مضمون حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے بھی مروی ہے۔ ملاحظہ ہو (ترمذی بیج ۱، صفحہ ۱۰۰ طبع دہلی) یہ فیصلہ کن صحیح حدیث ما نحن یہ کی زبردست دلیل اور مؤلف کے ادعایاً مطل کا مسکت، مسکت اور مسقط ثبوت ہے جو اپنے اس مفہوم میں نہیت و درجہ واضح ہے کہ (۱) تہجد و تراویح ایک نماز کے دو نام میں بلکہ حقیقتاً و علیحدہ نمازیں ہیں کیونکہ اس میں صراحت موجود ہے کہ ”من غیر ان یامر هم فیه بعزمۃ“ جس کا مطلب یہ ہے کہ تراویح کبھی بھی لازم قرار نہیں دی گئی جب کہ تہجد، ابتداء اسلام میں فرض تھی (کما رأنا) یہ اگر تہجد و تراویح ایک ہو تو لازم آئے گا کہ صحابہ کرام کی اکثریت نے نماز تہجد کو آپ لطفیۃ الدین عبّدہ کی وفات سے لے کر دور صدیقی میں پھر ابتداء دور فاروقی تک ترک کر دیا تھا جو صریح البطلان ہے۔ (۲) دوسری بات

یہ معلوم ہوئی کہ تراویح، روزہ ہائے رمضان المبارک کی فرضیت کے بعد مشروع ہوئی جو زیر بحث روایت (سنن لکم قیامہ) کی متوید ہو کر باقیار معنی اسکے مقبول و معتبر اور صحیح ہونی کی دلیل ہے مگر جس پر غیر مقلدیت کا بھوت سوار ہو اسے یہ حقائق کیوں نکر سمجھ آسکتے ہیں؟

**متوید نمبر ۵:-** مؤلف کی پسندیدہ کتاب قیام اللیل عربی (صفحہ ۱۵۲ طبع رحیم یار خان) میں ہے :- حضرت امیر المؤمنین فاروق اعظم رضی اللہ عنہ رمضان المبارک کی آمد پر خطبہ ارشاد فرماتے ہوئے فرماتے تھے :- ان هذا الشہر المبارک الذى فرض اللہ صیامہ ولم یفرض قیامہ (وفی لفظ) کتب اللہ علیکم صیامہ ولم یكتب علیکم قیامہ "یعنی یہ وہ باہر کت مہینہ ہے جس کے روزے اللہ نے تم پر فرض فرمائے ہیں اور اس کے قیام کو اس نے فرض قرار نہیں دیا۔ اہ۔ یہ حدیث بھی حسب تفصیل بلا مؤلف کے بے بنیاد دعویٰ کے بطلان اور بحث فیہ روایت کے مضمون کے صحیح ہونے کی بतترن دلیل ہے۔

#### متوید نمبر ۶:-

اسی میں اسی صفحہ پر ہے :- خلیفہ راشد امیر المؤمنین عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ نے عید الفطر کے دن خطبہ دیا تو اللہ کی حمد و شاء کے بعد فرمایا :- "ان هذا شهر فرض اللہ صیامہ و سن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قیامہ الحديث" یعنی یہ ایک ایسا مہینہ ہے جس کے روزوں کو اللہ نے فرض کیا اور جس کے قیام کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مستون و مشروع فرمایا حضرت امیر المؤمنین موصوف کے لفظ کہ سن رسول اللہ صیامہ اس امر کی واضح دلیل ہیں کہ حدیث سنن لکم قیامہ کی ضرور اصل اور اس کا مضمون صحیح و ثابت ہے ورنہ بنیاد کے بغیر اپ اس امر کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کیوں نہ منسوب فرماسکتے ہیں؟

**متوید نمبر ۷:-** خود مؤلف سے تائید: مؤلف نے اپنے اسی رسالہ (گالی نامہ) میں (صفحہ ۳۱ پر) لکھا ہے:- اگر کوئی صحیح حدیث اس کے خلاف نہ ہو تو پھر وہ حسن حدیث قابل جلت ہوتی ہے "اہ بلفظہ جس کا خلاصہ یہ ہے کہ "حسن حدیث" بھی مؤلف کے نزدیک بعینہ حدیث صحیح کی طرح جلت ہے۔ پس حیثم صاحب، غیر مقلدی سے ہٹ کر انصاف کے تقاضوں کو پورا کرتے ہوئے اصول محدثین کو سامنے رکھ کر دینات واری سے پتاںیں "حدیث حسن" کی تعریف کیا ہے پھر اس کی کلتی اقسام ہیں اور کسی حدیث کے حسن ہونے کے لیے کیا کیا امور مذکور رکھے جاتے ہیں اور حدیث کے حسن ہونے کی کون کون سی صورتیں ہیں تاکہ ہم انہی کا آئینہ ان کے سامنے رکھ کر انہیں بآسانی بتا سکیں کہ بحث فی حدیث کو کسی نہ کسی حوالہ سے حسن کہنا بھی درست ہے یا نہیں؟

**متوید نمبر ۸:-** مجرمانہ خیانت اور شدید کذب بیانی:- مؤلف نے حدیث مرسل کا حکم بیان کرتے ہوئے اسے کہی بار مطلقاً "غیر مقبول اور مردود قرار دیا ہے۔ ملاحظہ ہو (صفحہ ۱۷، ۱۲) جو اس کی سخت مجرمانہ خیانت اور شدید کذب بیانی ہے کیونکہ حدیث مرسل راوی تابعی کے ثقہ ہونے کی صورت میں مقبول ہے امام ابو حنیفہ اور امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ کے نزدیک مطلقاً" مقبول ہے خصوصاً" امام ابو حنیفہ اور امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ کے نزدیک مطلقاً" مقبول ہے خصوصاً" جب کہ وہ ثقات سے روایت لینے کا عادی ہو (کمانی مقدمۃ الشیخ وغیرہا) جب کہ زیر بحث روایت کے راوی ابو سلمہ رضی اللہ عنہ کا غیر ثقات سے روایت لینے کا عادی ہونا بھی ثابت نہیں پس یہ روایت امائن جلیلین مذکورین کے نزدیک بالاتفاق مقبول ہوئی۔ جب کہ امام شافعی رضی اللہ عنہ کے نزدیک حدیث مرسل اس وقت جلت ہوتی ہے جب اس کا متوید بھی ثابت ہو (کمانی مقدمۃ الشیخ وغیرہا) پس ان کے نزدیک بھی یہ حدیث جلت، مقبول اور صحیح ہوئی کیونکہ اس کے کئی متویدات موجود ہیں جو سطور بالا میں مفصل طور پر مذکور ہو چکے ہیں) خلاصہ یہ کہ مؤلف نے زیر بحث روایت کو رد کرنے کے لیے دو بہانے پیش کیے تھے جن کے حوالہ

سے ہم نے ٹھوس دلائل کے ذریعہ ان کا اسے کسی طرح سے مفید نہ ہونا ثابت کر دیا اور اس کے آخری حربہ کو بھی اسی پر پلٹ دیا اور اس کے اس منسوبہ کو بھی خاک میں ملا کر رکھ دیا ہے فلکہ اللہ العظیم۔

پچھے اور مجرمانہ خیانتیں ہیں۔

بحث نیہ روایت (سنۃ لکم قیامہ) کے مرکزی راوی احمد الفقیہ السعیۃ، جبلیل القدر تابعی، مبشر بالذنوب، حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ کے صاحبزادے حضرت ابو سلمہ رضی اللہ عنہ کے سین وفات کے بارے میں کئی مختلف قول ہیں جب کہ اس پر سب کا اتفاق ہے کہ آپ نے ہترسال کی عمر شریف میں وفات پائی تھی۔ چنانچہ واقعی کے قول کے مطابق آپ کی وفات ۹۳ھ میں ہوئی جب کہ امام ابن سعد کا قول یہ ہے کہ آپ نے ۹۲ھ کو وفات پائی تھی۔ محدث ابن حبان کے قول یہ ہے بھی یہی راجح ہے کیونکہ ۹۳ھ والے قول کو انہوں نے بصیرۃ تمیریض "قبل" سے ذکر کیا ہے جو اس کے ضعف کی طرف اشارہ ہے۔ ملاحظہ ہو (تہذیب التہذیب ج ۱۲، صفحہ ۷۲۸، طبع ملکان) صاحب مکملہ نے بھی صرف ایک قول کرتے ہوئے ان کا سن وفات ۹۲ھ قرار دیا ہے۔ ملاحظہ ہو (امال صفحہ ۵۹۹)۔ مگر مؤلف نے شدید مجرمانہ خیانت کا ارتکاب کرتے ہوئے اس بحث کو اسی تہذیب التہذیب کے اسی مقام سے نقل کرنے کے باوجود ۹۳ھ کے قول کو صاف اڑا دیا ہے جس کی وجہ مخفی یہ ہے کہ اس قول کی روشنی میں ان کا اپنے والد گرامی سے سماں یا کم از کم سین شعور میں امکان سماں ثابت ہوتا ہے جو اس کے لیے موت سے کم نہیں کیونکہ حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ نے بالاتفاق ۹۳ھ میں وفات پائی تھی۔ پس ان کے سین وفات کے ۹۲ھ ہونے کے مطابق ۹۳ھ سے ۷۲ نفی کریں تو باقی رہتے ہیں جس کا صاف مطلب یہ ہوا کہ ان کا سن وفات ۹۲ھ ہے پس اس حساب سے وہ اپنے والد گرامی کی وفات کے وقت ۱۰ سال کے تھے جب کہ دس سال کا پچھہ باشعور اور قبل مطابق سماں ہوتا

ہے جس کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ امام بخاری نے صحیح بخاری جلد آنکہ العلم میں باب متی یعنی سماں الصغیر کے زیر عنوان حضرت محمود بن ریجع رضی اللہ عنہ کا یہ قول نقل کیا عقولت من النبی ﷺ مجۃ مجہما فی وجہی من دلو وانا بن خمس سنین یعنی مجھے اچھی طرح سے یاد ہے کہ میں پانچ سال کی عمر کا تھا کہ نبی کریم ﷺ نے پانی کے ایک ڈول سے پانی کی کلی لے کر اتنیک یا خوش طبعی کے طور پر) میرے چہرے پر چھینگی تھی۔ ملاحظہ ہو (صفحہ ۷۷ طبع کراچی)

جس سے امام بخاری نے یہ استدلال کیا ہے کہ پانچ سال کا پچھہ حدیث روایت کرے تو اس کی روایت معتبر ہو گی۔ مگر مؤلف نے ہاتھ کی صفائی یہ دکھائی کہ اس قول کو سرے سے چھوٹا تک نہیں اور واقعی (جو خود اس کے نزدیک کذب ہے اس) کے قول کو سامنے رکھ کر یہ لکھ دیا ہے کہ "اب ۱۰۳ سے ۷۲ نفی کریں تو باقی ۳۲ بچتے ہیں جو ان کا سن ولادت بتاتا ہے" لخ ملاحظہ ہو (صفحہ ۷۶)۔ پس ہمارا یہ سوال اس کے ذمہ قرض ہے کہ اس نے اہل علم کے طریقہ سے ہٹ کر جبلانہ روش پر چلتے ہوئے اختلاف روایات کو ذکر کرنے کی بجائے دوسرے قول کو کیوں اور کس حکمت کی بناء پر نظر انداز کیا ہے اور یہ شدید مجرمانہ خیانت کیوں کی ہے؟

        پچھے تو ہے آخر جس کی پرودہ داری ہے؟

نیز اسی تہذیب التہذیب ج ۱۲ میں (صفحہ ۱۲۸ پر) ہے۔

قال احمد مات و هو صغیر" یعنی امام احمد نے فرمایا ان کے والد کا انتقال ہو گیا جب کہ ابو سلمہ ابھی صغیر السن تھے اہ۔ مگر مؤلف نے اس کا حلیہ بگاڑ کر اس کا ترجمہ اس طرح کیا ہے "اس کے بچپن میں ہی یعنی غیر شعوری عمر میں اس کا باپ فوت ہو گیا" ملاحظہ ہو (گالی نامہ صفحہ ۱۶) پس "یعنی غیر شعوری عمر میں" کے لفظ مؤلف کے خانہ ساز اور خود ساختہ مطلب کا نتیجہ ہیں۔ ورنہ کیا صغیر ہونا

"غیر شور" ہونے کو مستلزم ہے جب کہ ان کے سُن وفات کے ۹۹ھ ہونے کے قول کی رو سے ان کی عمر اس وقت ۱۰ سال تھی۔ دس سال کی عمر غیر شوری کی عمر ہے تو بت صیر الرَّتْ صاحبَةَ کرامَ جیسے حضرت عبد اللہ بن عمر، عبد اللہ بن عباس، عبد اللہ بن زبیر وغیرہم رضوان اللہ عنہم اجمعین کی ان روایات سے بھی ہاتھ دھونا پڑے گا جو انہوں نے اپنی اس عمر میں آپ ﷺ سے روایت کیں۔ تو کیا مؤلف کو یہ گوارا ہے؟ ہے تو لکھ دے مگر ہم صحیح بخاری اور صحیح مسلم کی حضرت عبد اللہ بن عمر کی رفع یہ دین والی مشہور روایت کے حوالہ سے اس سے حساب لے سکیں۔ اور اگر لفظ صیر کا اطلاق غیر شوری عمرو والے ہی پر بولا جاتا ہے تو امام بخاری کے قائم کردہ عنوان "باب متیٰ لمحہ سماع الصیر" سے تلقی بخش جواب کیا ہے؟

نیز اسی تہذیب التہذیب ج ۲، میں (صفحہ ۱۲۸ پر) ہے "وقال ابو حاتم لا یصح عندي" مؤلف نے جس کا ترجمہ یہ کیا ہے کہ امام ابو حاتم نے کہا ہے کہ یہ حدیث میرے نزدیک صحیح نہیں" ملاحظہ ہو صفحہ ۱۲) جو اس کا امام ابو حاتم پر سخت افتراء اور بہتان عظیم ہے ورنہ وہ بتائے کہ اس عبارت میں "یہ حدیث کس لفظ کا معنی ہے؟

### اقوال محمد شین سے جواب:-

باقی جن بعض محمد شین نے حضرت ابو سلمہ رضی اللہ عنہ کے اپنے والد گرامی سے سماع کا انکار کیا ہے؟ تو یہ ان کی اپنی تحقیقات ہیں جب کہ کسی مسئلہ میں کسی کا تحقیق کرنا نیز بعض کی تحقیق کا بعض دوسروں کی تحقیق سے مختلف ہو جانا نہ صرف ممکن بلکہ واقع بھی ہے۔ جس کی طرف امام ابن حجر عسقلانی ان کی وفات کے بارے میں مختلف اقوال نقل فرمائیں یہ کہ کہ "و ما قل في وفاته غير مأقدم" یعنی ان کی وقت کے بارے میں ۹۹ھ اور ۱۰۲ھ کے اقوال کے علاوہ اور اقوال

بھی ہیں (وہ اس حقیقت کی جانب) واضح اشارہ فرمائے ہیں۔ پس قول عدم سماع زیادہ سے زیادہ ان کی اپنی تحقیق ہے جو ہمیں کچھ مضرنہ مؤلف کو کچھ مفید ہے کیونکہ وہ کٹا غیر مقلد ہے اگر وہ ان محمد شین کے اقوال پر اعتماد کر کے ان کی تقدیق کر دے تو یہ تقلید ہو جائے گی۔ جو مؤلف کے نزدیک عقل سے محرومی اور شرک ہے۔ لہذا جب ان کا سُن وفات ہونے کا معتمد ترین قول بھی موجود ہے اور وہ خود اس امر کی تصریح بھی فرمائے ہیں کہ "حد شنبی الی" یعنی میرے والد نے مجھے بیان فرمایا کافی النساٰ وغیره) تو ان کا اپنے والد سے سماع مان لینے میں کیا حرج ہے؟ مگر جو غیر مقلد ہو وہ اصول کی پابندی کیوں نکر کر سکتا ہے؟ (جب کہ وہ شقہ ترین بزرگ ہیں نیز ان کا شاگرد نفر بھی کذاب نہیں)

### آخری کیل:-

اس روایت کے بارے میں بر سببِ تزلیل زیادہ سے زیادہ یہ کہا جا سکتا ہے کہ یہ باعتبار سنہ ضعیف ہے جو ہمیں کچھ مضر نہیں اور نہ ہی مؤلف کو کچھ مفید ہے کیونکہ ہم نے اس کو اولاً محض بطور موئید پیش کیا تھا۔ ثالثاً یہ بیان حقیقت پر مشتمل ہے جس احادیث کا مضمون اس کی تائید کرتا ہے۔ ہالاً یہ بیان حقیقت پر مشتمل ہے جس کی تفصیل گزر چکی ہے) رابعاً اس سب کچھ کو جانے دیجئے اگر ضعیف روایت مطلقاً قابل رو ہے اور قطعاً کسی طرح لاائقِ احتجاج نہیں تو مؤلف اور اس کی جماعت مسئلہ جر باتیہ فی الصلة، نیز نماز جنازہ میں قرآن فاتحہ وغیرہ کے اثبات میں غیر صحیح اور محض ضعیف احادیث کو بنیاد کیوں بناتے ہیں۔ اس کا ہمیں حساب دیں۔ ظالم جواب دو۔ ظلم کا حساب دو۔

### نفر پر بہتان کا پوسٹ مارٹم:-

مؤلف نے محض بلا ولیل اور اپنی طرف سے حضرت ابو سلمہ کے شاگرد "نفر بن شیبان" پر یہ الزام لگایا ہے کہ "سننت لكم قیامہ" کے یہ الفاظ نفر

بن شیبان کی اپنی طرف سے حدیث میں درج کئے ہوئے ہیں یہ نبی کرم ﷺ کے الفاظ نہیں "ملاحظہ ہو (صفحہ ۱)۔ جو مؤلف کا اس بے گناہ پر سخت بہتان اور اس کی طرف از راء افتراع کیسرہ گناہ کی نسبت ہے جو بذاتِ خود کیسرہ گناہ ہے۔ اگر اس نے یہ لفظ اپنی طرف سے بڑھائے ہوتے تو محمد بن اے کذاب اور واضح الحدیث لکھتے جب کہ کسی ایک بھی محمد بن اے واضح یا کذاب نہیں لکھا۔ پس یہ مؤلف کا اس پر غلط الزام، اے بست بڑی گالی اور اے جنتی قرار دینے کے متراوف ہے کیونکہ نبی کرم ﷺ سے جھوٹی بات منسوب کرنے کی سزا جہنم ہے حیث قال علیہ السلام من کذب علیٰ متعمداً فلیتبو ما مقدده من النار "لہذا مؤلف پر اس سے توبہ لازم ہے نہ مانے تو جائے جہنم میں پھر بے شک لے جائے اپنے ساتھ اپنے گروپ کو بھی۔

باتی رہا محمد بن اے کا یہ کہنا کہ فلاں نے ابو سلمہ سے روایت کیا ہے جن میں سے کسی نے "سننت لكم قیامہ" کے الفاظ ذکر نہیں کئے تو اسے بھی اس کے جھوٹے ہونے کی دلیل بنانا ظلم اور سراسر نا انصافی ہے کیونکہ اولاً"اگر ایسا ہوتا تو محمد بن اے کو اس حوالہ سے شاؤ اور منکر وغیرہما کی اصطلاحات کے وضع کرنے کی کیا ضرورت تھی نیز صحیح حسن اور ضعیف وغیرہما کی اصطلاحیں مقرر کرنے کی انہیں کیا حاجت تھی نیز کذب اور اہتمام با کذب کا فرق کیونکہ ملحوظ ہوتا؟ ٹانیا" جرح و تعديل کا مسئلہ خالصہ" اجتنادی ہے اسی لئے ائمۃ محققین صاف اور واضح طور پر فرمائے چکے ہیں کہ عین ممکن ہے کہ محروم کی روایت واقع میں صحیح اور جسے ہم نے ثقہ اور عادل کما اس کی روایت واقع میں غلط ہو اور نہایت غیر ممکن الفاظ میں ان کی تصریحات موجود ہیں کہ صحیح اسناد، صحیح متن کو اسی طرح ضعفِ سند بھی ضعفِ متن کو مستلزم نہیں بلکہ اس کے بر عکس بھی ہو جاتا ہے خلاصہ یہ کہ مؤلف کا یہ قول بد ترازوں قطعاً" بلا دلیل اور نہایت درجہ غلط ہے کہ نفر بن شیبان نے ان الفاظ کو نبی کرم ﷺ سے اپنی طرف منسوب کر دیا ہے جس

کی اس جھوٹے کے پاس کوئی معتبر دلیل نہیں۔  
مؤلف کے اولیٰ جواہر پارے :-

اس مقام پر مؤلف نے اپنے جواہر پارے پیش کرتے ہوئے جو گل کھلانے ہیں، ان کا اصل علمی مقام معلوم کرنے کے لیے ان کا مطالعہ بھی ضروری ہے۔ بنیت اور سردھنی ہے۔ چنانچہ مؤلف نے ایک جملہ لکھا ہے:- "اس نے اپنے باپ سے نہیں سنا" پھر کسی تشریع ان فتوحوں میں بیان کی ہے: یعنی اس کا سامع اس کے باپ سے ثابت نہیں ملاحظہ ہو (صفحہ ۲۶)۔ تشریع کے لئے:- "یعنی" کے ما بعد کا اس کے ماقبل سے اعرف ہونا ضروری ہوتا ہے مگر مؤلف نے اس کے ماقبل کو اعرف رکھا پھر اس کی تشریع مشکل سے کی۔ یعنی سامع "کا لفظ پہلے ہوتا ہے اور بنیت کا ذکر بعد میں مگر اس نے اس کے بر عکس کر دیا۔

ع جو چاہے آپ کا حسن کرشمہ ساز کرے۔

نیز حضرت ابو سلمہ اور ان کے والد گرامی حضرت عبد الرحمن کے بارے میں مؤلف نے لکھا ہے:- "جس سال یہ پیدا ہوتے ہیں اسی سال ان کے والد حضرت عبد الرحمن بن عوف ﷺ فوت ہو جاتے ہیں" ملاحظہ ہو (صفحہ ۲۶) جس سے یہ مترجح ہوتا ہے کہ باپ بنیت کے پیدا اور فوت ہونے کا یہ سلسلہ اب تک جاری ہے جو ہر سال وقوع پذیر ہوتا ہے۔ جوہنی حضرت ابو سلمہ پیدا ہوتے ہیں حضرت عبد الرحمن کی فوراً وفات ہو جاتی ہے۔ پھر نہ معلوم یہ سلسلہ کیسے جاری رہتا ہے والا حول ولا قوتہ الا باللہ۔ فیواسفہ ویالضییعۃ اللعلم والادب

نیز لکھا ہے کہ:- اس ابو سلمہ کی روایت اپنے باپ سے صحیح نہیں" ملاحظہ ہو صفحہ ۲۶)۔ جس کا مطلب یہ بن رہا ہے کہ ابو سلمہ نام کے حضرت عبد الرحمن کے کئی بنیت ہیں جن میں سے بعض کا سامع ان سے ثابت ہے بعض کا

نیں جو نہایت درجہ مفعکہ خیز اور قطعاً غلط ہے۔

س بہت شور سنتے تھے پہلو میں دل  
جو چیرا تو اک قطرہ خون نہ لکلا

### تعلیٰ کا پوسٹ مارٹم:-

اس جبلانہ گفتگو کے آخر میں مؤلف نے نہایت درجہ شوخ چشمی سے  
فاتحانہ انداز میں قتل بازی سے کام لیتے ہوئے لکھا ہے:- اس سے اس بریلوی  
مولوی کی دلیل نمبر اور دلیل نمبر ۲ کی ساری عمارت منہدم ہو گئی۔ یعنی گر گئی  
ملاحظہ ہو صفحہ (۷۶)

جس کی حیثیت بھی لا ف نہیں اور شخی بگھارنے کی ہے جس سے منصف  
مزاج قارئین نے دیکھ لیا ہو گا کہ ہماری پیش کردہ دلیل نمبر اور دلیل نمبر ۲ کی  
عمارت کا منہدم ہو جانا اور گر جانا تو بعد کی بات ہے غیر مقلد مؤلف سے وہ ابھی  
تک ہل بھی نہیں سکی اور انہوں نے اس سے کیا گرتا تھا وہ ایسی مضبوط چٹائیں  
ہیں کہ خود مؤلف ان کے سامنے آیا تو وہ ضور پاش پاش ہو گیا، اس کے پر خچ اڑ  
گئے اور اس کی دھیان فضا میں بکھر گئیں۔ اور ”اس بریلوی مولوی“ کی ان  
ضربات تاہرہ نے اس کی خوب نگھائی کر کے اس کی طبیعت خوب صاف کر دی  
ہے۔ اضافہ شرط ہے۔

مضمون بالا کی دلیل نمبر ۳ تا نمبر ۸ نیز دلیل نمبر ۱۰ پر اعتراض کا  
پوسٹ مارٹم:-

ہم نے ”تحقیقی جائزہ“ میں باحوالہ اور مدلل طور پر تہجد اور تراویح کے دو  
الگ نمازیں ہونے کے مزید دلائل یہ پیش کئے تھے (جن کا خلاصہ یہ ہے) کہ ”  
تراویح رمضان المبارک کے ساتھ خاص ہے جب کہ تہجد سال کے تمام مینوں

میں پڑھی جاتی ہے۔“ نیز ”تراویح نیند کرنے سے پہلے اول شب میں پڑھی جاتی  
ہے (الی) جبکہ تہجد کے لئے کچھ نہ کچھ نیند کر لینا ضروری ہے۔“ نیز تراویح کا  
باجماعت ادا کرنا اولیٰ ہے جو رسول اللہ ﷺ سے ثابت ہے جبکہ تہجد آپ  
نے ہمیشہ اکیلے پڑھی اور تذاعی کے ساتھ نماز تہجد باجماعت ادا کرنا آپ ﷺ سے  
سے ثابت نہیں۔“ نیز ”تہجد کے لئے رسول اللہ ﷺ نے پوری رات  
کبھی قیام نہیں فرمایا (الی) جبکہ جن تین راتوں میں آپ نے باجماعت تراویح ادا  
فرمائی ان میں سے تیسری رات آپ صبح تک نماز میں مصروف رہے۔“ نیز ”  
کتب احادیث میں رسول اللہ ﷺ کی نماز تہجد کی ہیئت آپ کی نماز تراویح  
کی ہیئت سے یکسر مختلف ہے۔“ نیز صبح بخاری جلد ۱ صفحہ ۲۶۹ میں منقول امیر  
المؤمنین حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا صحابہ و تابعین سے یہ ارشاد ”والتي  
تنامون عنها افضل من التي تقومون۔“ بھی تہجد و تراویح کے جداگانہ  
نمازیں ہونے کی دلیل ہے۔“ نیز ”اگر تراویح اور تہجد جداگانہ نمازیں نہیں تو جن  
مددشین اور پیشوایاں غیر مقلدین نے تراویح کی تعداد رکعات کے رسول اللہ  
ﷺ سے ثابت ہونے کا انکار کیا ہے۔ (الی) ان کے اس انکار کے کیا معنی؟  
اور انہوں نے روایت اتم المؤمنین کو دلیل بنانے کا تبریز کے گیارہ رکعت ہونے کا  
قول کیوں نہیں کیا؟“ ملاحظہ ہو (تحقیقی جائزہ صفحہ ۱۲ تا ۱۷) اتحت دلیل نمبر ۳ تا نمبر  
۸ نیز دلیل نمبر ۱۰)۔

### الجواب: اقوال:

و بِاللّٰهِ التَّوْفِيقُ وَ التَّسْدِيدُ وَ مِنْهُ الصَّوَابُ وَ إِلَيْهِ الْمَرْجَعُ  
وَالْمَأْبُدُ مَوْلَفُ نے ہمارے ان دلائل میں سے کسی ایک دلیل کا بھی کوئی تسلی  
بخش جواب نہیں دیا البتہ اپنی پرانی عادت کے مطابق اس نے ایک عجیب قسم کی  
تنی چال یہ چلی ہے کہ محض عوام پر رعب جھاڑنے، انہیں دھوکہ دینے اور اپنے  
بھی حضور یوں کو خوش کرنے اور ان سے داد تحسین کے وصول کرنے کی غرض سے کم

ویش نو صفحات میں رسول اللہ ﷺ کی مختلف اوقات کی نمازِ تجد کے بیان والی مختلف نو روایتیں عربی عبارت اور اردو ترجمہ کے ساتھ لکھ کر صرف یہ لکھ دیا ہے کہ:—"ان احادیث نے اس بولیوی مولوی کی دلیل نمبر ۳، ۴، ۵، ۶، ۷، ۸ اور نمبر ۹ کی پوری عمارت سماز کر دی۔" ملاحظہ ہو (گلی نامہ ص ۲۶ سطر نمبر ۱۰)۔

مگر اس کی پیش کردہ ان روایات میں سے کون سی روایت نے ہمارے قائم کردہ دلائل میں سے کس دلیل کی عمارت کیسے سماز کر دی ہے؟ مؤلف نے اس کی کوئی وضاحت نہیں کی بلکہ اسے معنہ، پہلی اور چیستان بنانے کر پیش کرتے ہوئے اس نے اتنا مزید لکھ دیا ہے کہ "اگر کچھ عقل ہے تو بات سمجھ میں آسکتی ہے"۔ جس کا واضح مطلب یہ ہے کہ مؤلف کو اپنے تاریخی عکوبت جیسے ان نام نہاد دلائل کی کمزوری کا پہلے ہی سے احساس ہو گیا تھا اور اسے یہ اندازہ ہو گیا تھا کہ اس کی اس ورق سیاہی کو دیکھ کر قارئین اگذشت بدندان ضرور اس سے پوچھیں گے کہ حضرت آپ کی یہ بڑھیں تو کچھ سمجھ نہیں آئی تو پیشگی فرمادیا کہ تم بے وقوف ہو، یہ ایک دقيق بحث ہے، تمہیں ہمارے جیسی عقل تو ہے نہیں پس تمہیں یہ سمجھ کیسے آئے۔ مگر سخت حیرت ہے کہ اس قدر بے عقلی کا مظاہرہ کرنے کے باوجود "الناچور کو ڈانے" کے پیش نظر ہمیں ہی یہ مشورہ دیتے ہوئے مزید لکھتے ہیں: "عقل کے ناخن اتار کر سمجھنے کہ اگر عقل کچھ پلے ہے تو۔" ملاحظہ ہو (صفہ ۲۲)۔

معلوم ہوتا ہے کہ مؤلف صاحب، عمر کے اس حصہ میں پہنچ چکے ہیں کہ اب انہیں سمجھانا یا عقل کے صحیح یوں پر لے آتا کسی کے بس کا کام نہیں رہا۔ پس ہمارے مشورہ کے مطابق انہیں پاکستان کے مشہور شہر حیدر آباد میں پہنچا دیا جائے تو ان کی جماعت اپنی مزید بدنامی سے نجع جائے گی اور یہی اس کے حق میں مفتر ہے۔

### پیش کردہ روایات کی نوعیت:-

مؤلف کی پیش کردہ ان روایات میں سے کوئی ایک روایت بھی ایسی نہیں جس میں رسول اللہ ﷺ کی اس نمازِ تراویح کی رکعت کا بیان ہو جو آپ رمضان المبارک میں نیند فرمانے سے پہلے پڑھتے تھے یا جو آپ نے تین راتوں میں باجماعت ادا فرمائے، جماعت سے پڑھنا ترک فرمادی تھی جب کہ اصل بحث بھی اسی میں ہے بلکہ ان تمام روایات میں آپ ﷺ کی نمازِ تجد کا بیان ہے جسے آپ نیند فرمانے کے بعد ادا فرماتے تھے۔

### استدلال کی بنیاد:-

ان سے مؤلف کے استدلال کی بنیاد اس کا محض یہ خود ساختہ نظریہ ہے کہ "تجد و تراویح" ایک نماز کے دو نام ہیں جس کا نہایت درجہ غلط ہوتا ہم ٹھووس اور ناقابل تردید دلائل سے تفصیل کے ساتھ گذشتہ صفحات میں بیان کر چکے ہیں۔ پس جب بنیاد ہی نہ رہی تو اس کے سہارے قائم کی جانے والی دیوار کا خود خود خاتمه ہو گیا۔ وہ المقصود۔

### ایک مغالطہ کا پوسٹ مارٹم:-

رہا ان روایات کا ذکر کرنے کے ضمن میں مؤلف کا یہ کہنا کہ "ویکھو یہاں سونے کی کوئی قید اور شرط نہیں"۔ ملاحظہ ہو (ص ۲۱)؟۔

تو یہ اس کی تلیس، ہاتھ کی صفائی اور ان کا زرا مغالطہ ہے کیونکہ اولاً کسی امر کا عدم ذکر اس کا ذکر عدم نہیں۔ بالفاظ ویگر کسی امر کا منقول نہ ہونا اس کے عدم وجود کو مستلزم نہیں۔

"ہانیا" صحیح یہ ہے کہ ان روایات میں رسول اللہ ﷺ کی "رات کی جس نفلی نماز (نمازِ تجد)" کا بیان ہے اس کا نیند کرنے کے بعد ہونا بھی ثابت ہے۔ چنانچہ حضرت ام المؤمنین عائشہ صدیقہ کی روایت (فی رمضان ولا فی غیرہ) میں اس

کی قصر ح م وجود ہے جس میں یہ لفظ ہیں کہ "اتنام قبل ان تو تر" جسے خود مؤلف بھی اپنے دونوں رسائل (مسئلہ تراویح اور گالی نامہ) میں کئی بار نقل کر کے تسلیم کر چکا ہے جس کی مکمل بحث گزشتہ صفحات میں گزر چکی ہے۔ پس زیادہ سے زیادہ یہ کہا جا سکتا ہے کہ مؤلف کی پیش کردہ یہ روایتیں اس بارے میں جملہ ہیں کہ آپ کی وہ نماز نیند سے پہلے ہوتی تھی یا نیند کے بعد۔ جس کی تفصیل صحیح بخاری و صحیح مسلم کی مذکورہ صحیح صریح حدیث نے کروی ہے جبکہ کسی صحیح نتیجہ پر پہنچنے کے لئے ایک مضمون کی جملہ احادیث کے جملہ طرق کو سامنے رکھنا ہوتا ہے کیونکہ ہر مسئلہ کی تمام شقوق کی وضاحت کا کسی ایک حدیث میں پایا جانا لازم نہیں بلکہ کثیر امور میں قطعاً "نایپید ہے۔" لہذا مؤلف کا نمازِ تہجد کی بعض روایات کو سامنے رکھ کر یہ نتیجہ نکالنا یعنی المطلق علی المقید کے اصول سے کھلا اخراج، اس کی سخت بد دیناتی، غالباً مغالطہ وہی، اس کی شدید جہالت یا تجاہل ہے جو اسی کا حصہ ہے۔

ع این کار از تو آید و مرداں چنیں مے کنند

### ایک نئی اپیچہ:-

مؤلف نے خود احادیث کا ہمنوا بننے کی بجائے زبردستی اور کھینچا تانی سے۔ اہمیں اپنا ہمنوا اور پہلے سے طے کردہ خود ساختہ نظریہ پر ڈھانے کی غرض سے اس ضمن میں اپنا ایک نیا نظریہ یہ پیش کیا ہے کہ نماز و تر بھی نمازِ تہجد اور نمازِ تراویح کا ایک اور نام ہے۔ ملاحظہ ہو (صفحہ ۱۸)۔ جو اس کی ایک نئی اپیچہ ہے اور "دیک نہ شد و شد بلکہ سہ شد" کا مصدقہ ہے۔ جس کی جتنی مذمت کی جائے کم ہے حقیقت یہ ہے کہ ان روایات میں نماز و تر سمیت نمازِ تہجد کے مجموعے کو مخفی لغوی طور پر "وتر" کہا گیا ہے جو طلاق کے معنی میں ہے۔ پس اس سے مؤلف کی یہ ساری ورق سیاہی بے کار ہو گئی اور ہمارے پیش کردہ دلائل اپنی جگہ

قام رہے۔ مؤلف کا یہ نظریہ اگر درست ہے تو آئئہ اسلام کا امت پر نماز و تر کے وجہ ہونے اور نہ ہونے کے بارے میں اختلاف کی کیا وجہ ہے۔ پھر صحیح حدیث میں یہ کیوں فرمایا گیا کہ "لا و تران فی لیلۃ۔" ایک رات پہلے دو تر نہیں۔ نیز احادیث صحیح کثیر میں یہ کیوں فرمایا گیا کہ جسے رات کے آخری حصہ میں جاگ کا اعتدال نہ ہو وہ نماز و تر پڑھ کر سوئے ورنہ آخری حصہ میں پڑھے جب کہ آپ علیہ السلام نے حضرت ابو ہریرہ کو اس کی وصیت فرمائی تھی (جبکہ علی اصح اور عند التحقیق نمازِ تہجد کے لئے تھوڑی بہت نیند بھی شرط ہے۔ (کما مترجم رازا))۔ نیز اگر یہ درست ہے تو حضرت ام المؤمنین صدیقہ کی روایت میں وارد اس جملہ کا کیا معنی بننے گا کہ "ثم یصلی شبنا" جسے خود مؤلف نے بھی صحیح بخاری جلد اص ۱۵۳ کے حوالہ سے نقل کر کے خود ہی اس کا ترجمہ کیا ہے کہ: (آپ چار رکعت نماز.... پڑھتے.... پھر آپ چار رکعت نماز.... پڑھتے....) پھر آپ تین رکعت (وتر پڑھتے)۔ اہ ملاحظہ ہو (مسئلہ تراویح صفحہ ۳۲-۳۳)۔ جس سے خود مؤلف کے پیش کردہ اپنے اس نظریہ کی بقلم خود تدوید ہو گئی:

ع جادو وہ جو سرچڑھ کر بولے

مؤلف کی خلاف عقل ان باقول اور اس کی حواس باختیلوں کو دیکھ کر ہمیں خطرہ ہو رہا ہے کہ اب وہ حدیث "من استبر فلیوت" کو دیکھ کر اپنی ہر رفع حاجت کے فوراً بعد اپنے اوسان کے خطا ہوتے ہی ہر بار کہیں فلیوت کا یہ معنی سمجھ کر کہ پس چاہئے کہ وہ نماز و تر پڑھے" بغیر وضو کے نماز و تر ہی شروع نہ کر دے:

س خدا محفوظ رکھے ہر بلا سے  
خصوصاً غیر مقلدیت کی وباء سے

اللهم آمين ثم آمين بحرمة سید المرسلین صلی اللہ علیہ و آله و

صحبہ اجمعین

### جہالت یا تحریف :-

اپنے اس خود ساخت نظریہ کو پروان چڑھانے کی غرض سے مؤلف نے ایک حدیث کے ترجمہ کو بگاؤنے سے بھی گریز نہیں کیا۔ چنانچہ گالی نامہ کے صفحہ ۲۳۲ پر مسلم، نسائی اور ابن ماجہ کے حوالہ سے اس نے ایک روایت نقل کی ہے جس کا آخری جملہ اس طرح ہے ”فانتہی و ترہ الی السحر“ جسے نقل کر کے مؤلف نے اس کا اردو ترجمہ اس طرح لکھا ہے : ”اور آپ کے وتر سحری تک ہوتے تھے۔“ جو اس کی محلی تحریف یا شدید جہالت ہے کیونکہ اس کا صحیح ترجمہ یہ ہے کہ آپ کا وتر رات کے آخری حصہ تک منت ہو گیا (یعنی بالآخر آپ کا نیہ معمول ہو گیا تھا کہ آپ نمازِ تہجد رات کے آخری پھر میں ادا فرماتے تھے جو وتروں کی رکعت سمیت نہ)“ و تریجی طلاق تھی )۔

چنانچہ اس حدیث کی شرح میں علامہ نووی شافعی ارقام فرماتے ہیں : و قولہا و انتہی و ترہ الی السحر معناہ کان آخر امرہ الایثار فی السحر والمراد به آخر اللیل کما قالۃ فی الروایات الاحراری ففیه استحباب الایثار آخر اللیل و قد تظاہرت الاحادیث الصحیحة علیہ اہ ملاحظہ ہو (شرح مسلم عنی ح صفحہ ۲۵۵ طبع کراچی)

۴ خود بدلتے نہیں حدیث بدل دیتے ہیں  
۴ نجدی ٹولہ واہ بھی واہ  
اسناد روایات پر کلام :-

(۱) صفحہ ۱۸ پر نسائی کے حوالہ سے مؤلف نے جو روایت نقل کی ہے ، اس کی سند میں عمرو بن متو نامی ایک راوی ہے جس کے بارے میں امام ابن حجر عسقلانی ارقام فرماتے ہیں : ”رمی بالارجاء“ ملاحظہ ہو تقریب التندیب ح ۲

### ص ۸۷ سلسلہ نمبر ۷ طبع بیروت -

نیز امام ابو حاتم نے فرمایا ”کان یری الارجاء“۔ مغیرہ نے فرمایا ”لم یزَلْ فِي النَّاسِ بِقِيَةٍ حَتَّى دَخَلَ عُمَرٌ وَ فِي الْأَرْجَاءِ فَتَهَا فَتَهَا النَّاسُ فِيهِ“۔ امام ابن حبان نے فرمایا : ”کان مرجیاً“ ”یعنی وہ مرجنی تھا ملاحظہ ہو (تندیب التندیب ح ۸ ص ۹۰ طبع ملتان)۔

علاوه ازیں اس کی سند میں یہی بن جزار نامی ایک اور راوی ہے جس کے متعلق حافظ ابن حجر عسقلانی نے لکھا ہے : ”رمی بالغلوفی التشیع“ - ملاحظہ ہو تقریب التندیب ح ۲ صفحہ ۳۲۲ طبع بیروت۔ نیز تندیب التندیب میں ہے جو زبانی نے کہا کان غالیا ”مفرطا“ عجل نے فرمایا ”کان یغلو فی التشیع“۔ امام ابن سعد اور حکم بن عتبہ نے فرمایا : ”کان یغلو فی التشیع“ - یعنی یہ انتہائی غالی شیعہ تھا۔ ملاحظہ ہو (ج ۱۲۸ صفحہ ۱۲۹ طبع ملتان)۔

(۲) ص ۱۸-۱۹ پر صحیح مسلم، سنن نسائی اور سنن ابن ماجہ سے جو روایت نقل کی ہے اس کی سند میں عبد الرزاق بن همام نامی ایک راوی ہیں جن پر خود مؤلف اور اس کے ہم خیالوں کا کلام ہے جو مشہور ہے۔ نیز تقریب التندیب ح ۱ ص ۵۰۵ طبع بیروت میں ہے : عمن فی آخر عمرہ فتغیر و کان یتشیع۔ اہ۔

علاوه ازیں اس کا ایک اور راوی قادہ بن دعامة سدوی ہے جس کے بارے میں تندیب التندیب (ج ۸ صفحہ ۳۱۷-۳۱۸) میں ہے خلفانہ نے فرمایا ”یرمی بالقدر“۔ شعبی نے فرمایا ”حاطب یل“۔ ابن سعد نے کہا ”یقول شعبی فی القدر“ ابن حبان نے کہا کان مدلساً علی قدر فیما۔ اہ۔

نیز اس کا ایک اور راوی سعید بن ابی عویب بھی ہے جس کے متعلق تندیب التندیب (ج ۲ صفحہ ۵۷) میں ہے۔ ازدی نے کہا احتلط اختلاطاً قبیحاً۔ اسی میں (صفحہ ۵۸ پر) ہے ابن سعد نے کہا احتلط فی آخر عمرہ۔ ابن

قانع نے کہا غلط فی آخر عمرہ یرمی بالقدر۔ اور امام احمد نے فرمایا:

قول بالقدر و یکتمناہ۔

(۳) صفحہ ۲۰ پر مؤلف نے قیام اللیل مروی کے حوالہ سے حضرت ابو امامہ نقشبندیہ کی جو روایت نقل کی ہے اس کا ایک راوی عمارہ بن زاذان ہے جس کے بارے میں حافظ ابن حجر نے فرمایا کثیر الخطا۔ ملاحظہ ہو (تقریب ج ۲ صفحہ ۳۶۹)

نیز امام بخاری نے فرمایا: "ربما يضطرب في حديثه" امام ابو داؤد نے فرمایا: "ليس بذلك"۔ امام ابو حاتم نے فرمایا: لا يحتاج به امام دارقطنی نے فرمایا: "ضعيف"۔ ابن عمار موصلي کا قول بھی یہی ہے۔ ملاحظہ ہو (تہذیب التہذیب ج ۷ صفحہ ۳۶۵) نیز اسی میں اسی صفحہ پر ہے: فيه ضعف ليس بشئ ولا يقوى في الحديث اهـ۔

علاوه ازیں اس کی سند میں ابو غالب نامی راوی بھی ہے جس کے بارے میں تقریب التہذیب ج ۲ صفحہ ۳۶۰ میں ہے "صدقون يخطئي"۔ تہذیب التہذیب ج ۲۲ صفحہ ۲۲۶ میں ہے امام ابو حاتم نے فرمایا لیس بالقوی۔ امام نسائی نے کہا "ضعیف"۔ ابن سعد نے فرمایا: کان ضعیفاً۔ نیز اسی میں اسی صفحہ پر ہے: لا يجوز الاحتجاج به لا في مما وافق الشفائد اهـ۔

(۴) صفحہ ۲۱ پر مؤلف کی حوالہ مسلم پیش کردہ روایت کی سند میں عمرو بن حارث نامی ایک راوی ہے جس کے متعلق تہذیب التہذیب (جلد ۸ ص ۱۳) میزان الاعتراض (جلد ۳ صفحہ ۲۵۲) میں ہے امام احمد بن خبل نے فرمایا: قد کان عمرو بن الحارث عندی.... ثم رأيت له أشياء منها كبر اهـ۔

(۵) صفحہ ۲۲ پر مؤلف نے سنن نسائی کے حوالہ سے جو روایت پیش کی ہے اس کے ایک راوی "حید الطولی" ہیں جن کے متعلق تقریب میں فرمایا "

ثقة مدلس"۔ ملاحظہ ہو (ج ۱ صفحہ ۲۰۲) نیز تہذیب التہذیب میں ہے امام ابن سعد نے فرمایا: "ربما دلس عن انس"۔ (بجکہ ان کی یہ روایت حضرت انس رض سے ہے)۔ ابو بکر البروجری نے کہا: فلا يحتاج منه الا بما قال حدثنا انس۔ اهـ۔ ملاحظہ ہو (جلد ۳ صفحہ ۳۵)

(۶) صفحہ ۲۲ پر یعلیٰ بن مملک کے طریق سے مؤلف نے جو روایت پیش کی ہے اس کی سند میں ایک راوی جاج بن المسیعی ہے جس کے متعلق حافظ ابن حجر نے کہا: اختلط فی آخر عمرہ۔ ملاحظہ ہو (تقریب ج ۱ صفحہ ۱۵۲)۔

تہذیب التہذیب (ج ۲ صفحہ ۱۸۱) میں ہے ابن سعد نے کہا: قد تغیر فی آخر عمرہ۔ امام بیچی بن معین نے فرمایا "خلط"۔ اسی میں اسی صفحہ پر ہے "القیروانی فی الضعفاء بحسب الاختلاط"۔ اهـ۔

نیز اس کا ایک اور راوی ابن جرجی بھی ہے۔ تقریب التہذیب (ج ۱ صفحہ ۵۲۰) میں اس کے متعلق مرقوم ہے: "كان يدلس و يرسل"۔ تہذیب التہذیب میں ہے امام مالک نے فرمایا حاطب لیل۔ دارقطنی نے فرمایا: تجنب تدليس ابن جرجیع فانه قبیح التدليس لا يدلس الا فيما سمعه من محرر و ملاحظہ ہو (ج ۲ صفحہ ۳۵۹) نیز ص ۳۶۰ پر ہے ابن حبان نے کہا "كان يرسل" (بجکہ اس کی یہ روایت بالصحت ہے)۔ اسی میں اسی صفحہ پر ہے امام شافعی نے فرمایا: استمتع ابن جرجیع بسبعين امرأة اهـ۔

(۷) صفحہ ۲۲ پر مؤلف کی پیش کردہ مسلم کی روایت کی اسناد میں ابو حسین (عنان بن عامر نامی) راوی بھی ہے جس کے متعلق تقریب میں فرمایا "ربما دلس"۔ تہذیب التہذیب (ج ۷ صفحہ ۱۱۶) میں ہے۔ کان عنانیا (قالہ الجبل) اسی طرح یہ راوی نسائی کی روایت میں بھی ہے۔ اور ابن ماجہ کے حوالہ سے اس نے جو روایت نقل کی ہے اس میں ابو بکر بن عیاش ہیں جنہیں مؤلف اور اس کی پوری پارٹی سخت ضعیف مانتی ہے مگر اس کے باوجود ان سے استناد بھی کیا جا رہا

ہے۔ شاید "ضرورت ایجاد کی مان ہے"۔

### دلیل نمبر ۹ پر اعتراض کا پوسٹ مارٹم:-

تہجد اور تراویح کے دو الگ نمازیں ہونے کی نویں دلیل خود غیر مقلدین کے اپنے عمل سے پیش کرتے ہوئے ہم نے لکھا تھا کہ: —————— اگر تہجد اور تراویح ایک ہے تو غیر مقلدین صرف آٹھ رکعات ہی کو مسنون کہہ کر اسے ہی کیوں پڑھتے ہیں۔ چار، چھ اور دس رکعات تہجد بھی تو رسول اللہ ﷺ سے ثابت ہے۔ پس وہ انہیں ست کہہ کر رمضان المبارک میں کبھی کبھی انہیں کیوں ادا نہیں کرتے؟" ملاحظہ ہو (تحقیق جائزہ صفحہ ۲۶)۔

مؤلف نے اس کا جواب دیتے ہوئے لکھا ہے کہ: اور اس کی دلیل نمبر ۹ کا جواب یہ ہے کہ ہم صرف آٹھ رکعت ہی ہیشہ، نہیں پڑھتے بلکہ ہم کبھی تیرہ رکعت کبھی گیارہ رکعت کبھی نورکعت کبھی سات رکعت کبھی پانچ رکعت کبھی تین رکعت اور کبھی ایک ہی رکعت پڑھتے ہیں۔" ملاحظہ ہو (گالی نامہ صفحہ ۲۶)۔

جو اس کی تلبیس، ہیرا پھیری، اس کا کذب صرخ اور ایسا سفید جھوٹ ہے جو محتاج یہاں نہیں۔ ہم نے ان سے پوچھا تھا رمضان المبارک میں آٹھ سے زائد یا کم تراویح کے نہ پڑھنے اور صرف آٹھ پر ہی زور دینے کے متعلق؟ جبکہ ازراہ تلبیس انہوں نے بات چھیڑ دی وسرے ہمیں میں اس کے پڑھنے نہ پڑھنے کی۔ پھر ہم نے اس سے سوال کیا تھا تراویح کے بارے میں۔ جبکہ اس نے بجٹ چھپیڑ دی نمازو ترکی۔ اگر یہ درست ہے تو اس سے آٹھ تراویح کے مسنون ہونے کے نظریہ کا خاتمہ ہو گیا، پھر آئے دن اس پر طوفان پتا کرنے اور سرچھوٹوں کی ضرورت ہی کیا ہے؟

اگر ایسا ہے تو مؤلف حلفیہ بتائے کہ اس نے نماز تراویح صرف پانچ یا سات، تین یا ایک رکعت کب اور کہاں اور کس مسجد میں پڑھی، پڑھائی یا پڑھوائی

تحتی اور وہ لکھ کر دے کہ اگر یہ اس کا جھوٹ ہو تو اس کے نظریہ کے مطابق واقع ہو جانے والی تین طلاقیں پڑیں؟ بہر حال یہ مؤلف کا ایسا جھوٹ ہے جس کی جتنی ذمتوں کی جائے اور جس پر لعنت کے جتنے ڈو گرے بر سائے جائیں کم ہے۔

### غدرِ گناہ بد تراز گناہ:-

اس کی توجیہ کرتے ہوئے اور اپنے اس جھوٹ پر پردہ دیتے ہوئے مؤلف نے اس کے فوراً بعد لکھا ہے "کیونکہ جب ہمارا عقیدہ ہے کہ تہجد، صلوٰۃ اللیل اور وتر سے مراد ایک ہی نماز ہے۔" اخن۔ ملاحظہ ہو (صفحہ ۲۶)

جو "غدرِ گناہ بد تراز گناہ" اور "یک نہ شد و شد بلکہ سہ شد" کا صحیح مصدق ہے جس کا تفصیل سے پوسٹ مارٹم گذشتہ صفات میں کرچکے ہیں۔ فیلیٹ اسی طرح مؤلف نے اس مقام پر ایک بار پھر جو یہ تعلیٰ کی ہے کہ "تمہاری بیس اور تین یعنی تیس کسی حدیث سے ثابت نہیں"۔ (ملاحظہ ہو صفحہ ۲۶)۔ اس کی خبر بھی ہم گذشتہ صفات میں لے چکے ہیں، مؤلف اپنے رسالہ کا جنم پڑھانے کی غرض سے ایک ہی بات کو بار بار روپیٹ کر رہا ہے۔

پس اس کا اب اپنے عوام کو خوش کرنے اور خالص دنیا دار طبقہ کی ہمدردیاں حاصل کرنے کی غرض سے انہیں اب یہ نئی سہولت فراہم کرنا کہ وتر بھی تراویح کا دوسرا نام ہے نیز وتر ایک رکعت بھی ہوتا ہے جھوٹ ہونے کے علاوہ نہایت مفعکہ خیز امر بھی ہے جس کا صاف مطلب یہ ہوا کہ آٹھ رکعات تراویح کی بھی کچھ ضرورت نہیں۔ چھ پڑھ لو، چار پڑھ لو، دو پڑھ لو، بلکہ صرف ایک پڑھ کر آوارہ گروی میں مصروف ہو جاؤ تو یہ بھی درست ہے اس سے پتہ چلتا ہے کہ دین سے دور اور سہل پسند قسم کے لوگوں کے دھڑا دھڑا غیر مقلد طبقہ میں شامل ہونے کا حقیقی راز بھی یہی ہے۔ لا حoul و لا قوة الا بالله العلی العظیم۔

## مؤلف کی "بودم بے والی" کا پوسٹ مارٹم:

تہجد اور تراویح کو ایک ثابت کرنے کی غرض سے غیر مقلدین کا ایک مشہور مغالطہ ہے کہ اگر یہ دو الگ نمازیں ہیں تو جن تین راتوں میں حضور ﷺ نے تراویح ادا فرمائی تھی، ان میں علیحدہ تہجد کے پڑھنے کا کیا ثبوت ہے؟۔ (تحقیق جائزہ میں ہم نے اس کے کئی جواب دیئے تھے جن میں سے ایک یہ تھا کہ "جن بعض راتوں میں رسول اللہ ﷺ ابتداء شب سے صبح تک نماز تراویح میں مصروف رہے، ان میں آپ نے مستقلًا نماز تہجد ادا نہیں فرمائی تاہم چونکہ اس تراویح کی ادائیگی نماز تہجد کے وقت تک جاری رہی، اس لئے اس سے نماز تہجد بھی ادا ہو گئی۔"

جس کی نظریہ ہم نے یہ پیش کی تھی کہ حسب تصریح علماء اسلام "نماز چاشت کے وقت میں نمازِ کسوف کی ادائیگی سے نماز چاشت بھی ادا ہو جاتی ہے۔" مزید اس کی تائید میں ہم نے مؤلف ہی کے ایک پیشو و مولوی وحید الزیماں کی کتاب "نزل الابرار" (جلد ۱ صفحہ ۱۳۶) سے یہ اقتباس بھی پیش کیا تھا کہ "والتراویح تکفی عن التمجد فی رمضان۔" یعنی ماہ رمضان میں نماز تراویح سے نماز تہجد بھی ادا ہو جاتی ہے۔۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو۔۔ تحقیق جائزہ (صفحہ ۱۸)۔

جس کا مؤلف ہے کوئی صحیح جواب نہیں بن پڑا، پس اس نے بات آئی گئی کرنے نیز خانہ پُری کر کے اپنے جلال عوام کو خوش کرنے کی غرض سے اپنی مخصوص بیہودہ یادوی زبان میں ہٹ اور گپ شپ کر کے حقیقت پر پردہ ڈالنے کی مذموم کوشش کی۔ چنانچہ اس کے لفظ ہیں:- "یہ بیلوبی مولوی کہتا ہے کہ آپ نے جو تیری رات تراویح حرمی تک پڑھائی تھی اس سے آپ کی تہجد بھی ادا ہو گئی (الی) اب میں پوچھتا ہوں ... جس نے "نظر" کے روزوں کی قضاۓ دینی ہو وہ ان کو رمضان میں رکھ لے تو کیا اس کے رمضان کے روزے بھی ادا ہو جائیں

گے؟ اسی طرح اگر رمضان کے روزوں کی قضائی شوال میں دے تو کیا شوال کے روزے بھی ادا ہو جائیں گے؟ یا دوسرے رمضان میں پچھلے روزوں کی قضائی دے تو کیا دونوں رمضانوں کے روزے ادا ہو جائیں گے؟ اسی طرح اگر ظریکی نماز پڑھنی ہو تو اس کو عصر کے فرضوں کے ساتھ نیت کر کے پڑھ لے تو کیا اس کی دونوں نمازیں ہی ادا ہو جائیں گی؟ یہ کیمی مختبظ الحواسی اور بودم بے والی ہے کہ ایک نماز کے ادا کرنے سے دوسری نماز خود بخود ادا ہو جائے کتنی فیاضی ہے (الی) کیا کہنے اس مقلد کے، عقل کو قریب تک نہیں آنے دیتا۔ عقل رہے بھی کیسے؟ تقلید تو عقل کو ختم کر دیتی ہے کیونکہ مقلد اپنی ساری عقل و شعور اور سوچ پچار اپنے المام کے حوالے کر دیتا ہے اور خود عقل سے عاری ہو جاتا ہے۔ اہ ملھا" بلطف۔ ملاحظہ ہو: (گلی نامہ صفحہ ۲۷)۔

حالانکہ ہم نے یہ بات بطور کلیہ نہیں لکھی تھی کہ یہ حکم ہر نماز یا ہر عبادت کے لئے ہے پھر جو کچھ لکھا تھا وہ بھی اپنی طرف سے نہیں بلکہ خود مؤلف کے دھرم کی بعض کتب کے حوالہ سے لکھا تھا جیسا کہ نزل الابرار کا حوالہ ابھی نقل کیا جا چکا ہے۔ کتنی سخت حیرت کی بات ہے کہ احتفانہ باشیں کرے خود یہ غیر مقلد مؤلف، اور عقل و شعور اور سوچ پچار سے عاری ہوں ہم۔ ڈھنڈائی اور ہٹ دھرنی سے کام لیتے ہوئے اکھڑی اکھڑی باشیں کر کے کم فہمی اور کچھ بخشی کا مظاہرہ کرے وہ خود اور "مختبظ الحواسی" یا "بودم بے والی" قرار پائے ہماری؟ قارئین اور اپنی "بودم بے والی" کا شکار ہے یا نہیں؟ حق ہے:-

ع گمراہ خود ہیں اور کہتے ہیں ہمیں غلط کار

اور

۴ خدا جب عقل لیتا ہے حماقت آہی جاتی ہے

مسطورہ بلا عبارت میں لفظ "نذر" کو "نظر" لکھنے والا یہ جلال مؤلف اگر  
ہمارے اس جواب سے متفق نہیں ہے تو وہ اتنا بتا دے کہ جب تہجد آپ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ پر واجب تھی جیسا کہ اپنے اسی کامل نامہ میں اس کا اس نے خود اقرار  
کیا ہے چنانچہ صفحہ نمبر ۹ پر اس نے خود لکھا ہے "آپ پر تہجد واجب تھی" جس  
کے لئے نیند بھی شرط ہے جیسا کہ ہم کئی ٹھوس دلائل سے اسے ثابت کر سکے  
ہیں (مالحظہ ہو تحقیقی جائزہ صفحہ نمبر ۱۵) نیز یہ بھی اسے مسلم ہے کہ آپ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ ان تین راتوں میں سے تیری رات میں بطريق معروف قطعاً "ہمیں  
سوئے تھے تو اگر اس رات تہجد کے وقت میں تراویح کی اوایل سے تہجد کے ادا  
ہونے کا قول نہ کیا جائے تو آپ کی تہجد کیسے ادا ہوئی؟ جب کہ تہجد و تراویح ایک  
نماز بھی نہیں ہے ہم کئی تاقبل تروید دلائل و برائین سے ثابت کر سکے ہیں اور  
یہ کہہ کر کہ "آپ پر تہجد واجب تھی" خود مؤلف نے بھی اسے ایک بار پھر تسلیم  
کر لیا ہے کیونکہ وہ یہ بھی خود کہتا ہے کہ تراویح کو آپ نے بخوب فرضیت ترک فرماء  
دیا تھا (مالحظہ ہو مسئلہ تراویح صفحہ نمبر ۳) جو ظاہر ہے کہ تہجد و تراویح کے دو  
مختلف نمازیں ہونے کا واضح ثبوت ہے ورنہ لازم آئے گا کہ جو چیز آپ پر فرض و  
واجب تھی معاذ اللہ آپ نے اسے عمدًا اور جان بوجہ کر چھوڑ دیا تھا جو مؤلف  
جیسا کوئی غیر مقلد ہی کہہ سکتا ہے :

س شیشے کے گھر میں بیٹھ کر پتھر پیں چینکتے  
دیوار آہنی پر، حمات تو دیکھئے  
روایتِ سائبِ نضیل پر اعتراضات کا پوسٹ مارٹم :-

ہم نے تحقیقی جائزہ کے نایابی پر ۲۰ تراویح کی تائید میں تیہق (کے جلد  
و صفحہ کی نشاندہی کے بغیر اس) کے حوالہ سے یہ حدیث لکھی تھی :- "کانوا  
یقومون علی عهد عمر بن الخطاب نضیل پر اعتراضات کے نایابی فی شهر رمضان

بعشرین رکعت۔ یعنی حضرت عمر نضیل پر اعتراضات کے دور میں صحابہ و تابعین کرام  
رضوان اللہ تعالیٰ یعنی ماه رمضان میں بس تراویح پڑھتے تھے۔" ۱۵۔ ملاحظہ ہو  
(تحقیقی جائزہ نایابی پر اعتراضات کے نایابی فی شهر رمضان)

اس کے متعلق مؤلف نے یہ بات ذکر کی چوت تسلیم کر لی ہے کہ یہ حدیث واقعی، پتھق (کی کتاب سنن کبریٰ) میں موجود ہے پھر اس کے جلد اور صفحہ  
کا حوالہ دے کر اور یہ لکھ کر کہ "وکیلو امام تیہقی کی کتاب سنن کبریٰ جلد ۲ صفحہ  
۳۹۶-۳۹۵"۔ (مالحظہ ہو صفحہ نمبر ۲) اس امر کو مزید پختہ کر دیا ہے کہ ہم نے یہ  
حوالہ فی الواقع صحیح دیا تھا جس پر اسے کوئی کلام نہیں۔ البته جھوٹ، تلبیس،  
فریب وہی، مغالط آفرینی اور جہالت یا تجلیل سے کام لے کر اور ادھر ادھر کی  
ہانک کر اس کے مفہوم کو مسخ کرنے اور اسے رد کرنے کی غرض سے اس نے  
ہاتھ پاؤں مارے اور اس پر کچھ جالہلانہ اعتراضات کئے ہیں جن کا پوسٹ مارٹم  
حسب ذیل ہے:

### اعتراض اول کا پوسٹ مارٹم :-

اس پر اس جلال نے پہلا اعتراض یہ کیا ہے کہ ہم نے یہ حدیث پوری  
نقل نہیں کی بلکہ خیانت، کذب بیانی اور بدیانی سے کام لیتے ہوئے اس کا آخری  
حصہ ہضم کر لیا ہے جو یہ ہے: وَكَانُوا يَقُولُونَ بِالْمَيْنِ وَكَانُوا يَتُوکُونُ  
عَلَى عَصِيمِهِمْ فِي عَهْدِ عُثْمَانَ بْنِ عَفَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ مِنْ شَدَّةِ الْقِيَامِ  
اس عبارت کا ترجمہ یہ ہے اور صحابہ رضی اللہ عنہم وہ سورتیں پڑھتے جن کی  
آیات سو سو کے قریب ہوتی تھیں اور لمبا قیام کرنے کی وجہ سے اپنی لاٹھیوں پر  
سما را لیتے تھے عثمان بن عفان نضیل پر اعتراضات کے دور میں۔ یہ حصہ ان کے عمل کو  
باطل کرتا ہے اس لئے اسے ہضم کر گئے انج" (ملحنا" بتغیریر بسیر)۔ ملاحظہ  
ہو (گالی نامہ صفحہ ۲ تا ۲۰)

اقول :-

اولاً اس حوالہ سے مؤلف کی اس کذب بیانی اور بدزبانی کی کچھ درگت ہم صفحہ پر بنا آئے ہیں وہاں دیکھ لیں۔

ثانیاً اس جھوٹ موث سے مؤلف کا مقصد دراصل اپنی اس خیانت اور بدیانی پر پردہ ڈالنا ہے جو اس نے روایت ام المؤمنین "فی رمضان ولا فی غیرہ" کے نقل کرنے میں کی تھی اور اس کا آخری حصہ ان عینی تnaman ولایnam قلبی"۔ صاف اڑا گئے اور شیر مادر سمجھ کر ہضم کر گئے تھے۔ جس کا اسے خود کو بھی اقرار ہے (جیسا کہ صفحہ پر گزر چکا ہے)۔ پس وہ اس سے اپنے کئے پر نادم ہونے کی بجائے مخفی معارضہ باللقب کے طور پر ہمارے ان احتجاجی کلمات کا بدلہ چکانا چاہتے ہیں جو ہم نے ان کی اس خیانت اور بدیانی پر مجاہد پر احتجاجاً کئے تھے جو یہ تھے کہ :- مولانا نہایت ہی شرمناک اور انتہائی مجرمانہ خیانت کا ارتکاب کرتے ہوئے اسے صاف اڑا گئے اور ہضم فرمائے کیونکہ وہ جانتے تھے کہ اس جملے کے نقل کر دینے سے قارئین پر یہ حقیقت کھل جائے گی کہ اس حدیث میں نمازِ تہجد کا بیان ہے تراویح سے اس کا کوئی تعلق نہیں اور انہیں اچھی طرح معلوم تھا کہ اس کرتب کے دکھائے بغیر ان کی من ملنی نہیں چل سکے گی :-

ع کچھ تو ہے آخر جس کی پردازی داری ہے

ملاحظہ ہو (تحقیق جائزہ صفحہ ۸)

ثالث :- اس اہل النّاس کو اتنا بھی علم نہیں کہ خیانت اور بدیانی تب ہوتی ہے کہ کسی عبارت کا کوئی حصہ نقل نہ کرنے سے اس کے مفہوم میں بگاڑ پیدا ہوتا ہو جگہ اس کے پیش کردہ جملہ کو ذکر نہ کرنے سے اصل بحث پر کوئی زد نہیں پڑتی کیونکہ اس حصہ میں رکعت تراویح کا کچھ بیان نہیں بلکہ اس میں اس

مقدار قرات کا ذکر ہے جو اس زمانی تھی اور وہ بھی ہمارے خلاف نہیں کیونکہ ہم اس کے کب منکر ہیں جس کا مجی چاہے ماہ مقدس کی ہرات میں بے شک صحیح تک لمبا قیام کرے اور لوگ برداشت کرتے ہوں تو انہیں بھی اپنے ساتھ شامل رکھے کیونکہ یہ مخفی استعمالی امر ہے وہی نہیں جبکہ امام تو بھلی نماز پڑھانے کا حکم بھی اس پر مستزاد ہے پھر اگر یہ ہمارے خلاف ہے کہ ہم اتنا لمبا قیام نہیں کرتے تو مؤلف خود کو یا اپنی جماعت کو اس سے کیسے بری الذمة کر سکتا ہے کیونکہ وہ خود بھی تو اتنا لمبا قیام نہیں کرتے جس کا اسے خود بھی اعتراف ہے چنانچہ مؤلف نے اس مقام پر یہ سوالیہ جملہ لکھ کر کہ "اگر یہ کہیں کہ صاحب رضی اللہ تعالیٰ عنہم کی طرح اتنی بُی تو اہل حدیث بھی نہیں پڑھتے تو ہم پر طعن کیوں؟" ملاحظہ ہو (صفحہ ۳ سطر ۱۸، ۱۹)، اپنے اس حدیث کے برخلاف ہونے پر رجسٹری کر دی ہے۔ سبحان اللہ مناظر ہوں تو ایسے ہوں جو:

ع جاؤ وہ جو سرچڑھ کر بولے

کا مظاہرہ کرتے ہوئے یہک جنہیں اپنا اور اپنی قوم کا بیڑہ غرق کر دیں۔ البتہ مؤلف کا روایت ام المؤمنین کا آخری حصہ غائب کر دینا اس کی واقعی خیانت اور سخت بدیانی ہے کہ وہ جملہ اس روایت کی جان ہے جس پر اس کے مفہوم کا دار و مدار ہے (جس کی مکمل تفصیل گزر چکی ہے)۔

رابعاً" و بطرق آخر:-

مؤلف کا نقل کردہ یہ جملہ "وَكَانُوا يَقْرُؤُنَ بالْمَيْنِ الْخَنْ كَنْ وَهُوَ سے بیش رکعت تراویح کا ٹھوس ثبوت بھی ہے جو ہمارا بہت بڑا مسویہ ہے اگر اسے ذکر نہ کرنے کو خیانت کہا جائے تو اس کا واضح مطلب یہ ہو گا کہ ہمارا اپنے موقف کی تائید کے جملہ والا کل کا بیان نہ کرنا ہماری خیانت اور بدیانی ہے جسے کوئی احمد سے احمد مخفی بھی زبان پر نہیں لا سکتا ورنہ کیا مؤلف نے اپنے موقف

کے جملہ والاں بیان کئے ہیں؟ اگر کہیں ہاں! تو لکھ دیں تاکہ ان کی "وغيره وغيره" کی قلعی کمولی جائے اور اگر کہیں نہیں؟ تو وہ خیانت کیوں نہیں؟ نیز مؤلف نے خود اپنے اسی رسالہ میں جگہ جگہ پر نامکمل آیات و احادیث نقل کی ہیں پس وہ کیوں خیانت نہیں، علاوہ ازیں اس سے امام بخاری سے لے کر تمام چھوٹے بڑے وہ حدیث بھی خائن قرار پائیں گے جو بکثرت احادیث کے اطراف پیش کرتے ہیں جو اس فتنے کے خادم پر کسی طرح مخفی نہیں۔ تو کیا مؤلف کو یہ گوارہ ہے؟۔

عبارت اہذا میں تراویح کی دلیل ہے:-

کچھ تفصیل اس اجمال کی یہ ہے کہ:-

- جس بیان کی جس جلد کے صفحہ نمبر پر یہ عبارت مرقوم ہے اسی کے صفحہ نمبر ۳۹۷ پر یہ بھی لکھا ہے کہ عبد الرحمن بن ہرم الاعرج فرماتے ہیں:- "فكان القارىء يقوم بسورة البقرة فى ثمان ركعات فإذا قام بها فى اثنى عشرة ركعة رأى الناس انه قد خفف". - یعنی اس زمانہ میں (تراویح) پڑھانے والے) قاری صاحب سورہ بقرہ کو آٹھ رکعتوں میں ختم کرتے تھے پس جب وہ اسے بارہ رکعتوں میں ختم فرماتے تو لوگ کہتے کہ (انہیں مختصر نماز پڑھا کر) ان سے تخفیف کر دی گئی ہے اہ۔ اسی طرح امام بخاری اور امام مسلم وغیرہ کے استاذ الاساتذہ امام اہل مدینہ امام مالک لفظ اہذہ کی سرزین مدینہ پر مسجد نبوی شریف میں سب سے پہلے لکھی ہوئی کتاب موطا مالک (صفحة طبع کراپی) میں بھی ہے۔

اس عبارت کے الفاظ "فاذقام بها فى اثنى عشرة ركعة"۔ اپنے اس مفہوم میں واضح ہیں کہ اس دور میں تراویح صرف آٹھ رکعات نہیں بلکہ اس سے زائد پڑھی جاتی تھی جو بیس تھی جیسا کہ دوسری کئی صحیح و صریح روایات میں موجود ہے جس کی کچھ تفصیل صفحہ پر گزر چکی ہے۔ جو زیر بحث الفاظ "و

کانو ایقرون بالمؤمن الخ"۔ کے بیس تراویح کے ثبوت کی واضح دلیل ہے پس اگر ان کے نقل نہ کرنے کو خیانت کہا جائے جیسا کہ خائن مؤلف نے کہا ہے تو اس کا واضح مطلب یہ ہو گا کہ ہم نے اپنی فیور کے الفاظ کو نہ لا کر اپنے ہی دلائل میں خیانت کا ارتکاب کیا ہے جو نہایت درجہ مسخرہ خیز اور قطعاً بعد از عقل ہے کیونکہ خیانت ہیشہ اپنے مخالف کے دلائل میں کی جاتی ہے نہ کہ اپنے مسوید دلائل میں۔ پس مؤلف کا اپنی اس "من تکی" کے ذریعہ اسے خیانت کہنا واقعی اس کے بابے غیر مقلدیت ہونے کی دلالت مطلابیہ ہے۔

۲۔ علاوہ ازیں اسی بیان میں اسی صفحہ نمبر (۳۹۷) پر ہے:- زید بن وہب نے کہا۔ کان عمر بن الخطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ یہ و حنا فی رمضان یعنی بین الترویحتین" الخ یعنی امیر المؤمنین حضرت عمر بن خطاب لفظ اہذہ ہمیں دو تزویجوں کے درمیان (ہر چار رکعت تراویح کے بعد) تھکان اتارنے کے لئے وقفہ دیتے تھے۔ یہ عبارت بھی مجھ فیہ عبارت کے بیس تراویح کی دلیل ہونے کا بیان ثبوت ہے کیونکہ اس میں ہر تزویج کے بعد وقفہ کا بیان ہے جبکہ اس کی مکمل رکعات کے مجموعہ کو "تراویح" (اصیلہ جمع) کہا جاتا ہے۔ جسے مؤلف نے بھی کئی بار "تراویح" کہہ کر ڈنکے کی چوت تسلیم کر لیا ہے چنانچہ اس کے لفظ ہیں:- "آپ چار رکعات نماز (تراویح) اتنی اچھی اور لمی پڑھتے اخ"۔ ملاحظہ ہو: (مسئلہ تراویح صفحہ ۳)۔ اگر صرف آٹھ رکعتیں ہوتیں تو اسے تراویح نہ کہا جاتا اور منقولہ بالا عبارت میں اس طرح ہوتا کہ آپ ہمیں پہلے تزویج کے بعد وقفہ دیتے تھے۔ ولکن اذلیس فلیس)۔

اہذا مجھ فیہ غیر متعلق عبارت کے نہ لانے کو مؤلف کا ہماری خیانت کہنا خود اس کی اپنی خیانت ہے۔ بھلا اپنے خلاف نیز اپنے دلائل کا وزن گھٹانے کے لئے بھی کوئی اپنی فیور کی دلیل میں خیانت کیا کرتا ہے:-

ع خدا جب عقل یتباہ حماقت آہی جاتی ہے

۳۔ علاوه ازیں زیر بحث عبارت ”وَكَانُوا يَقْرُونَ بِالْمَئِنِ الْخَ“ اس لئے بھی میں تراویح کے ثبوت کی دلیل ہے کہ اسی پہنچی میں اسی صفحہ (۳۹۷) پر ابو عثمان نہدی سے منقول ہے :- ”دعا عمر بن الخطاب بثلث قراء فاستقرئُهُم فامر اسرعهم قرأتُهُ ان يقرئُ اللناس تلشين آیة وامر او سطهم ان يقرأ خمساً وعشرين وامر ابطاهم ان يقرئُ اللناس عشرين آیة۔“ یعنی حضرت امیر المؤمنین عرب بن خطاب لطف اللہ علیہ نے تراویح میں قرآن سنانے کے لئے تین قاریوں کو بلایا جن میں سے ایک تیز رفتاری سے، دوسرا درمیانہ رفتار سے اور تیسرا ست رفتاری سے پڑھنے والا تھا پس آپ نے تیز رفتار کو ہر رکعت میں تیس آیات، درمیانی رفتار والے کو پچیس پچیس آیات آیات اور ست رفتار والے کو بیس بیس آیات کے پڑھنے کا حکم دیا۔ اہ-

یہ عبارت بھی اس امر کا واضح قبیلہ ہے کہ عبارت ”وَكَانُوا يَقْرُونَ بالْمَئِنِ الْخَ“ میں تراویح کی دلیل ہونے کا روشن ثبوت ہے کیونکہ اگر وہ تراویح آٹھ رکعات پڑھتے ہوں تو فی رکعت تیس آیات کے حساب سے کل آیات دو سو چالیس۔ پچیس کے حساب سے دو سو اور بیس کے حساب سے ایک سو سامنھ آیات بنتی ہیں پس اوسط درج تخمینہ سے ایک پارہ ایک سو گیارہ (۱۱۱) آیات کا بھی شمار کیا جائے جیسا کہ پارہ نمبر ۲۶ اسی تعداد پر مشتمل ہیں تو دو سو چالیس آیات کے حساب سے دو پارے اور تقریباً دو رکوع منزل بنے گی اور دو سو آیات کے حساب سے بائیس آیات کم، دو پارے بیس گے جبکہ ایک سو سامنھ آیات کے حساب سے چند آیات زائد سوا پارہ منزل بنے گی اگر بر سیل تنزل ہم یہ بھی مان لیں کہ ست رفتار والے قاری صاحب دو سو چالیس آیات (دو پارے اور تقریباً دو رکوع) پڑھتے تھے اور بقول مؤلف آٹھ رکعات ہوتی تھیں نیز یہ بھی مان لیں کہ پسلے ترویج (چار رکعات تراویح) کے پڑھ لینے کے بعد اتنی ہی دیر وقہ کرتے تھے جتنی دیر ان چار رکعات پر لگتی تھی تو اس حساب

سے آٹھ تراویح اور پوری نماز عشاء پر کل وقت جو صرف ہوتا ہو گا وہ تین گھنٹے بایس منٹ (۳ گھنٹے ۲۲ منٹ) قرار پائے گا کیونکہ ست رفتاری سے پڑھنے کے حوالہ سے فرض کیجھ کہ چالیس منٹ میں فی پارہ پڑھتے تھے تو دو سو چالیس آیات (دو پاروں اور تقریباً دو رکوع) پر پچاسی منٹ صرف ہوتے ہوں گے فی رکعت تین منٹ رکھ لیں تو آٹھ کے حساب سے چوبیس منٹ یہ ہو گئے۔ نیز چون منٹ چار تراویح کے بعد وقفہ کے اور نماز عشاء کے سنن و نوافل اور فرض و وتر (کام رکعات) اکیاں منٹ۔ یہ کل دو سو چودھ منٹ ہوئے جس کے تین گھنٹے بایس منٹ بنتے ہیں۔ پس اگر وہ نماز عشاء آٹھ بجے رات کو بھی شروع کرتے ہوں تو اس حساب سے گیارہ بج کر بائیس منٹ پر فارغ ہو جاتے ہوں گے جبکہ وہ تراویح میں نسبتاً قیام ہی کو لمبا کرتے تھے (کما فی غیر واحد من النصوص) اور یہ بھی اس وقت ہے کہ جب نماز عشاء کی کل رکعات سترہ قرار دی جائیں۔ اگر غیر مقلدین کے حساب سے دیکھا جائے تو چونکہ وہ عموماً صرف چار فرض دو سنت اور ایک وتر پڑھتے ہیں اس لئے تیس منٹ مزید اس سے منہما ہو جائیں گے اور ان کی فراغت گیارہ بج کر چار منٹ پر قرار پائے گی جو خلاف واقع ہے کیونکہ اسی پہنچی میں صفحہ ۳۹۷ پر صراحت کے ساتھ مرقوم ہے اس تراویح کے ایک شریک بزرگ فرماتے ہیں :- کناننصرف من القيام في رمضان فيستتعجل الخادم بالطعام مخافة الفجر“ یعنی ہم تراویح رمضان سے اتنی دیر سے فارغ ہوتے کہ خادم، محترم بڑی جلدی سے لاتا کیونکہ طلوع فجر کا خطہ ہو جاتا تھا۔

اسی طرح دیگر متعدد کتب حدیث میں بھی ہے جس کا خود مؤلف کو بھی اقرار ہے چنانچہ اس نے موطا مالک، سعید بن منصور، ابن الی شبہ اور آثار السن کے حوالہ سے لکھا ہے حضرت سائب فرماتے ہیں :- ”وَمَا كَانَ نَصْرَفُ الْأَفْرِيدَ فِي فَرْوَعَ الْفَجْرِ“ جس کا ترجمہ اس نے خود اس طرح سے کیا ہے :- ”اوْ فَرَجَ كَ قریب ہم نماز (تراویح) سے فارغ ہوتے تھے“ اہ بلفظہ۔ ملاحظہ ہوتا ہے (مسئلہ

تواتر صحیح صفحہ ۳)

پس یہ جملہ (و ما کنا نصرف الا فی فروع الفجر) تند کرہ بالا حساب کے مطابق بحمد اللہ تعالیٰ میں تواتر کے ثبوت کی روشن دلیل اور اس امر کا واضح قریبہ ہے کہ زیر بحث عبارت "وَكَانُوا يَقْرُؤُنَ الْمِيَّنَ" میں تواتر کی میں دلیل ہے پس اسے نقل نہ کرنے کو موقوف کا کھینچا تائی سے خیانت پر مجموع کرنا کیوں نکر و رست ہو سکتا ہے؟ کیونکہ جب وہ ہمارے موقف کی دلیل ہے تو کیسے باور کیا جا سکتا ہے کہ ہم نے اپنا ہی مواد کم کرنے کے لئے اس میں خیانت کا ارتکاب کر لیا۔ ہر حال موقوف کا اسے خیانت کہنا قطعاً یہ جا اور اہل عقل کے نزدیک نہایت درجہ غلط ہے اور یہ موقوف جیسے کسی غیر مقلد بہت ملب کا ہی کارنامہ ہو سکتا ہے:

ع ایں کار از تو آید و مرداں چنیں مے کند

### اعتراض دوم کا پوسٹ مارٹم:-

حضرت سائب لطفی اللہ بن کی بحث فیہ اس روایت (عشرين رکعت) پر دوسرا اعتراض اس جاہل و عیار موقوف نے یہ کیا ہے کہ ان کا یہ قول شاذ مردود ہے کیونکہ یہ لفظ ان سے یزید بن عبد اللہ بن خیفہ کے طریق سے مروی ہیں جبکہ ان کے ایک اور شاگرد محمد بن یوسف نے ان سے گیارہ رکعات روایت کی ہیں۔ محمد بن یوسف، ابن خیفہ سے اوٹن ہیں کیونکہ ان کی شفاقت پر سب کا انفاق ہے تہذیب التہذیب میں انہیں ثقہ ثبت لکھا ہے اسی لئے ذہبی نے میزان میں ان کا ذکر تک نہیں کیا جبکہ ابن خیفہ کو اگرچہ ثقہ ثبت کہا گیا ہے مگر امام احمد بن حبیل نے اسے منکر الحدیث کہا ہے جس سے ان کی شفاقت میں کمی واقع ہو گئی پس وہ صرف ثقہ ہوئے اور ثقہ جب اوٹن کے خلاف روایت کرے تو اس کی وہ روایت شاذ مردود ہوتی ہے۔ اہ ملخصاًطفلاً ملاحظہ ہو (گالی نامہ صفحہ ۵-۳)

### الجواب:-

مؤلف کا یہ قول خود شاذ مردود اور اس کا یہ اعتراض نہایت درجہ غلط اور اس کی تلبیس و جہالت یا تجاہل کا نتیجہ ہے کیونکہ اولاً اس اعتراض کا مبنی محمد بن یوسف کی اس روایت ( احدی عشرۃ رکعۃ ) کو غیر موقول طور پر اسے اپنے ظاہر پر نہیں بلکہ موقول ہے پر رکھنا ہے جبکہ صحیح یہ ہے کہ برقدیر تسلیم وہ اپنے ظاہر پر نہیں بلکہ موقول ہے یا پھر مطلٰ ہے کیونکہ

(۱) اگر اسے اپنے ظاہر پر رکھا جائے اور یہ کہا جائے کہ دو برقراروں میں لوگ و تر سمیت گیارہ رکعت تواتر پڑھتے تھے تو حساب کے مطابق نماز عشاء سمیت ان کا اس سے فارغ ہو جانے کا مجموعی ثامن زیادہ سے زیادہ تقریباً ساڑھے تین گھنٹے بنتا ہے جو رات کے ساڑھے گیارہ بجے ہے جبکہ وہ نماز عشاء آٹھ بجے شروع کرتے ہوں۔ جبکہ دوسری کمی متعدد صحیح احادیث میں ہے کہ وہ اس سے صحیح کے بالکل قریب فارغ ہوتے تھے جب سحری کا ثامن نہایت قلیل رہ جاتا تھا جو کہ خود مؤلف کو بھی اقرار ہے (جیسا کہ مکمل تفصیل کے ساتھ انہی چند سطر پر لے، "اعتراض اول کا پوسٹ مارٹم" کے زیر عنوان گزر چکا ہے۔ اسے دوبارہ ضرور ملاحظہ فرمائیں)۔ پس اسے آٹھ تواتر کی دلیل بنا کر پیش کرنا حقیقت ثابتہ اور عقل سلیم کے قطعاً خلاف ہے مگر مؤلف کو عقل سے کیا تعلق؟

(۲) علاوہ ازیں خود محمد بن یوسف موصوف سے بھی آٹھ کی بجائے میں تواتر بھی منقول ہیں چنانچہ علامہ عینی عمدة القاری میں اور امام ابن عبد البر التمهید (جلد ۸ صفحہ ۱۱۸ میں) نیز علامہ نیوی آثار السنن (صفحہ ۲۲۹) اور التعلیق (صفحہ ۲۷۹) میں مصطفی عبد الرزاق کے حوالہ سے لکھا ہے:- عبدالرزاق عن داؤد بن قیس وغيره عن محمد بن یوسف عن السائب بن یزید ان عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ جمع الناس فی

رمضان علی ابی بن کعب و تمیم الداری علی احدی و عشرين  
رکعتہ اہ (وللحفظ لابن عبدالبر)

### تنبیہہ نبیہہ:-

اس روایت میں "احدى و عشرين رکعة"۔ کے الفاظ میں لفظ "احدى" کتابت کی غلطی یا کسی راوی کے وہم کا نتیجہ ہے جس سے امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ جیسے امیر المؤمنین فی الحدیث عظیم محدث بھی سالم نہیں۔ جس کی تفصیل کتاب "بیان خطأ البخاری" نیز رفع یہین کے موضوع پر لکھے گئے ہمارے ایک رسالہ میں بھی ہے اور یہ کوئی عیب بھی نہیں کہ ہر ایک کے حسب مقام نسیان، خاصہ انسان ہے۔ لیکن ہمارے نزدیک اسے غلط کتابت اور غلطی تائی کہنا اولیٰ ہے جس کی دلیل وہ متعدد صحیح روایات ہیں جن میں سیدنا حضرت ابی فتحعلی اللہ علیہ کے تین وتر کے پڑھانے کا ذکر ہے چنانچہ علامہ ابن عبدالبر مالکی رحمۃ اللہ علیہ نے متعدد ولائل سے اسے مبرهن فرماتے ہوئے کئی نصوص سے ثابت کیا ہے جن میں سے ایک یہ ہے کہ کان ابی بن کعب یوتر بثلث لا یسلم الافی.

الثالثة مثل المغرب" یعنی صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ طیم اجمعین میں سے قرآن مجید کے سب سے بڑے قاری حضرت سیدنا ابی بن کعب نفعی اللہ علیہ رکعتہ رمضان المبارک میں تراویح کے بعد حضرات صحابہ و تابعین رضی اللہ عنہم اجمعین کو) تین رکعت و ترپڑھاتے تھے اس طرح سے کہ آپ نمازو وتر کی تیسرا رکعت ہی پر سلام پھیرتے تھے اور اسے نماز مغرب کے تین فرضوں کی صورت پر ادا فرماتے تھے۔ ملاحظہ ہو:- (التمہید جلد ۸ صفحہ ۱۵ طبع مکتبہ قدوسیہ لاہور۔)

ابن خصیفہ، ابن یوسف سے اوثق ہیں:-

مؤلف کا محمد بن یوسف کو یزید بن عبد اللہ بن خصیفہ سے محض اپنی طرف

سے اوثق کہہ کر ان کی اس (زیر بحث) روایت کو شاذ مردود کہنا بھی خلاف واقعہ ہے اور حقیقت یہ ہے کہ ابن خصیفہ، ابن یوسف سے اوثق ہیں پس اگر ان کی بیان کردہ روایات کے مطابق ॥ اور ۲۳ میں حقیقی تعارض مان لیا جائے جیسا کہ مؤلف نے اپنی کم علمی اور کچھ فہمی کی بناء پر سمجھ رکھا ہے جو قطعاً صحیح نہیں جیسا کہ اس کی "صحیح توجیہ" کے زیر عنوان عنقریب آرہا ہے تو مؤلف کے تحریر کردہ اس قاعدة کی رو سے محمد بن یوسف کی بیان کردہ گیارہ رکعات والی روایت ہی شاذ مردود قرار پائے گی۔ چنانچہ محمد بن یوسف کی توثیق میں صرف "ثقة ثبت" کے الفاظ منقول ہیں اور انہیں صرف احمد بن صالح نے ثبت کہا اور باقیوں نے صرف ثقة کہا ہے۔ ملاحظہ ہو (تہذیب التہذیب جلد ۹ صفحہ ۲۷ نیز تقریب صفحہ ۳۲۵) جبکہ ابن خصیفہ کے بارے میں متعدد ائمہ و فتاویٰ سے "ثقة" اور "ثبت" کے علاوہ "ثقة جمع" "اعلاب" نامک، کثیر الحدیث اور "ثقة مامون" کے الفاظ بھی مروی و منقول ہیں۔ ملاحظہ ہو:- (تہذیب التہذیب جلد ۹ صفحہ ۲۹ طبع ملکان)۔

### لطفیہ:-

مؤلف کو جس راوی سے طبع ہو اور وہ اس کی کسی روایت کو اپنا مفید مطلب سمجھتا ہو تو وہ اس کی بڑی قصیدہ خوانی کرتا ہے اگرچہ دل سے اس کا ذرہ بھر قائل نہ ہو۔ جس کی ایک واضح مثال یہ ہے کہ اسے امام اعظم ابو حنیفہ رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ اور ان کے اصحاب و مخلفین سے سخت عناد ہے مگر باینہمہ ان کے تلمیز رشید حضرت امام محمد بن سن شیابی رحمہ اللہ کو محض اس بناء پر کئی مرتبہ، امام اور نہایت تحاکم دیا ہے (جیسا کہ اس گلی نامہ کے صفحہ ۲ اور ۷ وغیرہ کے حوالہ سے گزشتہ صفحات میں گزر چکا ہے)۔ پیسی طریقہ اس نے اس مقام پر اپنایا ہے۔ چنانچہ اس نے محمد بن یوسف کی ॥ والی روایت کی اہمیت جتنے کی غرض سے اسے "امام محمد بن یوسف" لکھا ہے۔ ملاحظہ ہو (گلی نامہ صفحہ ۶-۵)

## ایک ضمیمنی عیاری کا پوسٹ مارٹم :-

اسی طرح اس کی اہمیت دکھانے کی غرض سے مؤلف نے عیاری سے کام لیتے ہوئے محمد بن یوسف کے متعلق لکھا ہے:- امام سائب بن یزید سے ان کا بھاجنا امام محمد بن یوسف بیان کرتا ہے ملاحظہ ہو (صفہ ۶)۔ جس سے اس کا مقصد، نہایت عیاری سے لوگوں کو یہ بادر کرنا ہے کہ محمد بن یوسف، حضرت سائب کے بھائی ہیں پس وہ ان کے گھر کے فرد ہوئے لہذا گھر والا ہی بستر سمجھتا ہے کہ اصل معاملہ کیا ہے (من المبین اوری بمانی)۔ حالانکہ اولاً اسی تہذیب اتنہیب میں (جس کا مؤلف نے حوالہ دیا ہے) ان کے بارے میں دو قول لکھے ہیں ایک یہ کہ وہ حضرت سائب کے بھائی ہیں دوسرا یہ کہ وہ ان کے بھتیجے ہیں ملاحظہ ہو (تہذیب جلد ۹ صفحہ ۲۷ طبع ملکان) جو مؤلف کی خیات ہے۔ مانیا "حقیقت یہ ہے کہ ابن خصیف بھی حضرت سائب کے قریبی عزیز اور ان کے خاندان کے فرد ہیں چنانچہ امام ابن حجر عسقلانی، علامہ ابن عبد البر کے حوالہ سے ارقام فرماتے ہیں:- "انہ ابن اخی المسائب بن یزید"۔ یعنی میں تراویح کے راوی (ابن خصیف حضرت صحابی رسول سائب بن یزید لفظی لفظی لفظی کے بھتیجے ہیں۔ ملاحظہ ہو (تہذیب اتنہیب جلد ۹ صفحہ ۲۹)۔

## مؤلف کی بودم بے والی:-

مؤلف نے تصویر کا مخفی ایک رخ سامنے رکھ کر جو یہ ہاتھ کی صفائی دکھائی ہے وہ اس کی شدید عیاری اور سخت تلبیس ہے جو صرف اسی کا حصہ ہے۔ پھر اس عبارت میں اس نے مخفی اپنی فیور کا بھتیجے کی خوش فہمی میں بتلا ہو کر اسی غرض سے حضرت سائب کو بھی "امام سائب" کر کے لکھا ہے۔ پھر یہ دیکھ کر قارئین کی آنکھیں کھلی کی کھلی رہ جاتی ہیں کہ اس نے حضرت سائب کی بیس رکعات تراویح والی روایت کا ذکر کرتے ہوئے ان کا نام لیا تو اُنہیں صرف "سائب"

بن یزید" لکھا اور امام کا لفظ نہیں لکھا ملاحظہ ہو (گالی نامہ صفحہ ۲۳) جس سے اس کے لفظوں میں اس کی "بودم بے والی" پر روشنی پڑتی ہے۔

## روایتِ ابنِ خصیفہ کی مزید وجہ ترجیح:-

۲۰  
محمد بن یوسف کی مبحث نیہ روایت کے مرحوم اور ابنِ خصیفہ کی تراویح والی اس روایت کے راجح ہونے کی ایک نہایت ٹھوس دلیل یہ بھی ہے کہ اسے امت کی تلقیٰ بالقبول کا درجہ حاصل ہے۔ دورِ اول سے لے کر آج تک کوئی ایک بھی اہل سنت امام ایسا نہیں جو تراویح کے بیس سے کم ہونے کا قائل ہو جن میں ائمۃ اربعہ خصوصیت کے ساتھ قائل ذکر اور سرفہرست ہیں۔ خود امام مالک رحمۃ اللہ علیہ جو محمد بن یوسف کی اس روایت کے راوی بھی ہیں وہ بھی بیس اور ایک اور روایت کے مطابق ۳۶ رکعات تراویح کے قائل ہیں اور آٹھ تراویح ان کا نہ ہبہ ہونا کسی ایک بھی صحیح دلیل سے ثابت نہیں و من ادعی فطیلہ البیان (جس کی تفصیل صفحہ پر گزر چکی ہے)۔

## خود مؤلف اینڈ کمپنی کے خلاف:-

پس یہ روایت مسوول ہے یا پھر معلل ہے وہ حقیقت خود مؤلف اینڈ کمپنی بھی نہیں مانتے کیونکہ اولاً" ان کا بلند باتگ نعروہ ہے کہ "اہل حدیث کے دو اصول - اطیاع اللہ و اطیاع الرسول"۔ جس کا واضح مطلب یہ ہے کہ ان کے نزدیک صحابہ و تابعین وغیرہم کے اقوال و آثار جدت نہیں بلکہ ان کے گھر کی کتابوں میں اس کی تصریح بھی موجود ہے جیسا کہ ان کی کتاب عرف الجادی وغیرہ کے حوالہ سے ہم تحقیقی جائزہ میں تفصیل سے لکھ چکے ہیں۔ ملاحظہ ہو (تحقیقی جائزہ صفحہ ۲۶)۔ مانیا" اس میں وتر کے تین رکعت ہونے کی تصریح موجود ہے جس کا عملی دنیا میں مؤلف قائل ہے نہ اس کا ہوا خور۔ کیونکہ وہ وتر صرف ایک رکعت پڑھتے ہیں۔ رہا ان کا یہ دعویٰ کہ وہ ۳، ۵، ۷، ۹، ۱۰ وغیرہ وتر کے بھی قائل ہیں

اس کا ان سے عملی ثبوت کوئی نہیں بلکہ یہ مخفی ان کا زبانی جمع خرچ ہے۔ پس اگر یہ روایت مستند اور معتبر ہے تو انہیں یہ بھی اقرار کرنا ہو گا کہ نمازِ وتر کا تین رکعت ہونا بھی ایک حقیقتِ ثابتہ ہے (جیسا کہ احتفالِ کامِ ہب ہے) ورنہ یہ ان کی "یقیناً" کیرو تھو" والی بات ہو گی۔

### امام احمد سے منسوب روایت سے جواب:-

رہی امام احمد بن حنبل علیہ الرحمۃ سے منسوب یہ روایت کہ انہوں نے ابن خصیفہ کو منکرِ الحدیث کہا ہے (جیسا کہ مؤلف نے تہذیب التہذیب اور میزان کے حوالہ سے لکھا ہے)؟

تو اس کا جواب یہ ہے کہ اسی تہذیب التہذیب اور اسی میزان الاعتدال میں یہ بھی لکھا ہے کہ امام موصوف نے انہیں ثقہ بھی کہا ہے۔ چنانچہ اول الذکر میں (جلد ۱، صفحہ ۲۹۷ پر) ہے:- قال الاشترم عن احمد وابو حاتم والنسانی ثقه اور ثانی الذکر میں (جلد ۳، صفحہ ۳۳۰ پر) ہے وثقة احمد من روایة الاشترم عنه "خلافة ترجحه يه كـ (جبل القدر محـدث فـيـة، حـافظ بلـكـه اـحـفـظ وـاتـقـنـ (تہذیب التہذیب جلد ۱، صفحہ ۷۶) (اما احمد بن حنبل) اثرم سے روایت ہے کہ امام احمد بن حنبل نے ابن خصیفہ کو ثقہ قرار دیا ہے۔

مگر مؤلف نے اسے چھوٹکہ نہیں جو یقیناً" اس کی دلیل و تلبیس اور یہودیانہ مجرمانہ خیانت ہے ورنہ آخر اس کی کیا وجہ ہے۔ کیا باقی ساری عبارت اسے نظر آگئی تھی جب یہاں پر پہنچا تو اس کی آنکھیں چند ہی کار ہو گئی تھیں۔ پس اس بات کی روشن دلیل ہے کہ امام احمد نے اپنے اس قول سے (اگر فرمایا تھا تو) رجوع فرمائیا تھا۔ اگر یہ نہ مانا جائے تو تاریخ کی عدم تیزیں نیزان میں سے کسی کی تقدیم و تأثیر تیزیں نہ ہونے کے باعث دونوں قول متعارض ہو کر ساقط قرار پائیں گے کہ اذا عارض اساقطا۔ پس اس سے ابن خصیفہ کی

شہادت میں کوئی کمی نہ ہوئی جیسا کہ کم فہمی کا مظاہرہ کرتے ہوئے مؤلف نے کہا ہے۔ (وَلَمْ يَمْلِكْ كَيْوَنَكَهُ مَحْضُ جَرْحٍ كَمَقْوُلٍ هُوَ جَانَاهِي كَسِي رَاوِي كَمَجْرُوحٍ قَرْارٍ دِينِيَّهُ كَلِيَّهُ كَافِيَّهُ نَهْيِيَّهُ بَلْكَهُ اسَّهَا ثَابَتْهُ هُوَنَا بَهْيِيَّهُ ضَرُورِيَّهُ ہے۔ چنانچہ حافظ صاحب ایک ایسے راوی کے ترجمہ میں لکھتے ہیں جس پر سلیمانی نے طعن کیا ہے:- "قلتُ الرَّجُلُ ثَقَةٌ مُطْلَقاً" فلا عبرة بقول السليماني " ملاحظہ ہو (اسان المیران جلد ۳، صفحہ ۳۳۹)

### ضعیف ذہبی سے جواب:-

رہا یہ کہ علامہ ذہبی میزان الاعتدال میں محمد بن یوسف کا ترجمہ نہیں لائے اور ابن خصیفہ کو انہوں نے اس میں ذکر کیا ہے جو ثانی الذکر کے اول الذکر سے شہادت میں کم ہونے کی دلیل ہے کیونکہ علامہ موصوف اپنی اس کتاب میں صرف اسے لاتے ہیں جو مجموع ہو؟ (ملخصاً)" ملاحظہ ہو صفحہ ۵

تو اس کا جواب یہ ہے کہ اولاً میزان کی تلیف سے علامہ موصوف کا مقصد اپنی طرف سے اپنا عندریہ اور فیصلہ دیتے ہوئے کسی راوی کو غیر ثقہ یا کم ثقہ قرار دینا نہیں بلکہ اس سے ان کا مقصود اسی موضوع پر جمع اقوال ہے عام ازیں ۰ کہ وہ صحیح و ثابت ہوں یا نہ ہوں جس کی ایک دلیل یہ ہے کہ بہت سے مقالات پر وہ بعض ناقدین کی جریں نقل کرنے کے بعد ان کا پُر زور انداز سے رو فرماتے ہیں۔ نیز انہوں نے اس کی تصریح فرماتے ہوئے خود بھی لکھ دیا ہے کہ ابن عدی وغیرہ نے یہ لفظ نہ لکھتے ہوتے تو میں کبھی اس میں ان کا ذکر تک نہ کرتا۔ ملاحظہ ہو (میزان ج ۱، صفحہ ۲)

ثانیاً" جرح و تعلیل، امورِ ظنیہ و اجتہادیہ سے ہیں پس کسی راوی کے بارے میں کسی کی جرح کا مقصد زیادہ سے زیادہ یہ ہوتا ہے کہ اس کی تحقیق یہ ہے جس کا واقع میں صحیح ہونا کچھ لازم نہیں۔ پس انہوں نے ابن خصیفہ پر فی الواقع ساقط قرار پائیں گے کہ اذا عارض اساقطا۔

جرح کی بھی ہوتی تو یہ مغض ان کا اپنا عندیہ ہوتا مگر واقعہ یہ ہے کہ انہوں نے "قطعاً" ایسا نہیں کیا بلکہ وہ دونوں روایتیں پڑھ کر کے خاموشی سے گزر گئے ہیں جس سے واضح ہوتا ہے کہ وہ ان دونوں کو متعارض پھر ساقط سمجھتے تھے بلکہ غور سے دیکھا جائے تو ان کے نزدیک امام احمد کا وہ قول راجح ہے جس میں ان سے ابنِ خصیفہ کی توثیق منقول ہے کیونکہ وہ اسے زوردار طریقہ سے سرِ فہرست لائے ہیں اور "منکر الحدیث" والے قول کو ڈھیلے ڈھالے لفظوں میں بعد میں ذکر کیا ہے چنانچہ توثیق کا قول ان لفظوں میں لکھا ہے :- وثقه احمد من روایة الانرم عنہ پھر امام ابو حاتم، امام ابنِ معین اور امام نسائی کے اقوالِ توثیق لکھنے کے بعد دوسری روایت ان لفظوں میں لکھی ہے :- روی ابو داؤد ان احمد قال منکر الحديث خود امام احمد پھر ان کے بعد ان تین ائمۃٰ فن کے اقوالِ توثیق کے بعد دوسری روایت کے لانے سے ان کا مقصد اس کے سوا اور کیا ہو سکتا ہے کہ وہ اس سے یہ بتانا چاہئے ہیں کہ یہ روایت بے وقت ہے۔ پھر "وثقة" اور "روایٰ" کے لفظوں کے پس پر وہ جو نمایاں فرق ہے وہ بھی الیں ذوقِ سلیم سے کسی طرح مخفی نہیں۔ مگر عقلِ سلیم اور ذوقِ سلیم کی عظیم نعمتوں سے غیر مقلد مؤلف کا کیا واسطہ؟

صحیح توجیہہ :-

پس ان حقائق و دلائل کی رو سے محمد بن یوسف سے منقول گیارہ<sup>اللی</sup> روایت (امر عمر بن الخطاب ابی ابن کعب و تمیما الداری ان یقوما للناس باحدی عشرة رکعته الخ) کی صحیح توجیہہ یہ ہوئی کہ میں رکعات تراویح وہ دونوں آدمی آدمی پڑھاتے تھے باقی ایک رکعت کی کی یہ مغض القاء کسر کے قاعدہ کے پیش نظر ہے کیونکہ نماز و تراویح کی رکعات پڑھنا ان سے ٹھوس دلائل سے ثابت ہے جیسا کہ ہم ابھی لکھ آئے ہیں۔ اگر پھر بھی یہ توجیہہ نہ مانیں تو خلافِ حقیقت

ہونے کے باعث یہ روایت مغلل ٹھہرے گی۔ حیم صاحب نے آسان سمجھیں اختیار فرمائیں۔

۴۔ جلا کر راکھ نہ کر دوں تو داغ نام نہیں

اعتراض سوم: (جھوٹ اور افتراء) کا پوست مارٹم:-

مؤلف نے "الرفع والتمکیل" کا نام لے کر ابنِ خصیفہ کی زیر بحث اس روایت پر تیرا اعتراض یہ کیا ہے کہ :- "ابن خصیفہ والا قول گفتی کے لحاظ سے مضطرب بھی ہے یعنی ابنِ خصیفہ سائب بن یزید سے کبھی بیس رکھیں بیان کرتا ہے اور کبھی اکیس رکھیں اور کبھی گیارہ رکھیں (الی) لہذا اس اضطراب کی وجہ سے بھی یہ مرجوح اور مروع ہوا یعنی جنت نہ رہا۔ سائب بن یزید سے محمد بن یوسف اور ابنِ خصیفہ دونوں کے مروی قول سنن کبریٰ جلد ۲، صفحہ ۳۹۶ پر امام بیہقی نے ذکر کیے ہیں "اہ ملاحظہ ہو (گلی نامہ صفحہ ۶)"

جو اس کا مغض بلا دلیل دعویٰ ہے "الرفع والتمکیل" کی اصل عبارت پیش نہیں کی بلکہ یہ اس نے اپنے لفظوں میں گھسی پٹی اردو میں لکھ دیا ہے۔ جرأت ہے تو سیاق و سابق کے ساتھ اس کی اصل اور مکمل عبارت پیش کرنے کے ساتھ ساتھ اس کی نسبت کا اس کے مؤلف (منسوب الیہ) سے صحیح ہونا کسی مستند دلیل سے ثابت کرے۔ بالفرض ہو بھی ہی تو اولاً کتاب مذکور کے مؤلف کی کئی تایفات محسوس ہیں۔ مثلاً "وہ ہمارے معتمد قسم کے ذمہ دار علماء میں سے بھی نہیں۔ باقی امام یہودی شافعی مقلد کی کتاب سنن کبریٰ جلد ۲ صفحہ ۳۹۶ کے حوالہ سے جو اس نے لکھ کر یہ ٹھاٹر دینے کی کوشش کی ہے کہ ابنِ خصیفہ نے اکیس اور گیارہ رکعت بھی حضرت سائب سے بیان کی ہیں؟ تو یہ اس کا اس صدی کا بہت بڑا جھوٹ اور امام یہودی شافعی پر سخت افتراء ہے۔ سنن کبریٰ کی مذکورہ جلد کے مذکورہ صفحہ پر تو کجا اس کی اس پوری جلد میں بلکہ اس کی مکمل

..... جلدؤں میں سے کسی ایک جلد میں بھی قطعاً "اس کا کوئی نام و نشان نہیں پایا جاتا۔ سچا ہے تو اس کے جلد، صفحہ و مطبع کے بضط کے ساتھ اس کی اصل عبارت پیش کرے۔ پس اس کا اس سے بڑھ کر کوئی بہتر جواب نہیں کہ لعنة الله على الکذبین۔ ولا حول ولا قوۃ الا بالله العلی العظیم۔  
اضطراب کس کی روایت میں ہے:-

حقیقت یہ ہے کہ یہ مختلف بیانات ابن خیفہ کے نہیں بلکہ مؤلف کے زعم کے مطابق اس کی فیور کی، محمد بن یوسف کی روایت کے ہیں۔ چنانچہ موطا مالک صفحہ ۹۸، تیہقی جلد ۲، صفحہ ۳۹۶ الحاوی للفتاوی میں بحوالہ سعید بن منصور نیز مصطفیٰ میں ان سے گیارہ رکعتاں۔ قیام اللیل مرزوی میں ان سے تیرہ رکعتاں اور التہمید (البن عبد البر جلد ۸، صفحہ ۱۱۸) میں بحوالہ مصطفیٰ عبد الرزاق اکیس رکعتاں مردی ہیں۔ پس اگر اسے مؤلف کی فہم نارسا کے مطابق اضطراب کہہ کر اسے مرجوح و مردود کہا جائے تو یہ اعتراض خود مؤلف کی مزعومہ دلیل پر عائد ہو گا نہ کہ ہماری دلیل پر۔ مگر ہمارے نزدیک اس میں بھی درحقیقت قطعاً کوئی اضطراب نہیں بلکہ یہ سب ۲۰ تراویح کی حکم دلیل ہیں جیسا کہ اس کی تفصیل ابھی صفحہ پر گزر چکی ہے۔ (اما رواية "ثلاثة عشرة كما في قيام الليل فيهي في الحقيقة" احدی عشرة والمراد من الركعتين الزائدتين هما اللتان بعد الوتر والتفصیل الباقی فی "احدى عشرة" و "احدى وعشرين" جسماماً رافعاً)

س نہ صدے تم ہمیں دیتے نہ ہم فریاد یوں کرتے

نہ کھلتے رازِ سربست نہ یہ رسولائیں ہوتیں

### اعتراضِ چہارم کا پوست مارٹم:-

رہا اس کا یہ اعتراض کہ امام ابو حنیفہ کے شاگرد امام محمد بن حسن شیبانی فلاں فلاں روایت کو فلاں فلاں باب میں لائے ہیں وغیرہ (ملاحظہ ہو گالی نامہ صفحہ ۶۷) تو یہ اس کی سخت تلیس اور ہاتھ کی صفائی ہے جس کا مکمل پوست مارٹم ہم اپنے اس رسالہ کے صفحہ پر کر آئے ہیں فلیلا حظ هناء ک جس کے پڑھنے کے بعد اگر اس میں ذرہ بھر بھی موجود ہے تو آئندہ ایسی بے ہودہ بات زبان و نوک قلم پر کبھی نہیں لائے گا۔ (یا علی مدد)

### مسئلہ "متابعٰت" میں مؤلف کی کج ہنسی اور بھینگا پن:-

مؤلف نے اپنے مغالطہ نامہ (رسالہ مسئلہ تراویح) میں روایتِ سائب "احدى عشرة" کو خوش ہنسی سے اپنی دلیل گردانٹے ہوئے بڑے ططرائق سے لکھا تھا کہ "سائب بن زیید سے مردی ہے کہ عمر بن خطاب نے ماہ رمضان میں الی بن کعب اور تیم داری کو حکم دیا کہ لوگوں کو گیارہ رکعت پڑھایا کریں" اخ - ملاحظہ ہو (مسئلہ تراویح صفحہ ۳۷)

جس کے کئی وندان شکن اور متعدد مکتت اور مقطط جوابات میں سے (درایتی حوالہ سے اسے مخدوش بتاتے ہوئے) اس کا ایک باطل شکن جواب ہم نے یہ دیا تھا کہ "ہمارے نزدیک اس حدیث کا متن اپنے ظاہر معنی میں ثابت نہیں۔ تفصیل اس کی یہ ہے کہ:-

گیارہ رکعتاں کے پڑھانے کا حکم دینے کے لفظ صرف امام مالک نے روایت کیئے ہیں جس میں حضرت سائب کے شاگرد محمد بن یوسف کے دوسرے "شاعر دوں میں سے اور کسی نے ان کی متابعٰت نہیں کی اخ" ملاحظہ ہو (تحقیق جائزہ صفحہ ۲۶) جو ایک حقیقتِ ثابتہ، بالکل بجا اور عین صواب ہے اور یہ امر واقعی ہے کہ محمد بن یوسف کا اور کوئی ایسا شاگرد نہیں جس نے امام مالک کی طرح

"امر عمر" کے لفظ روایت کرتے ہوئے ان کی متابعت کی ہو۔ مگر مؤلف نے حقیقت کا چہہ منع کرنے کی مذموم کوشش کرتے ہوئے اس کے جواب میں نہایت درجہ شوخ چشمی اور دیدہ دلیری سے یہ لکھ دیا ہے کہ "محمد بن یوسف سے گیارہ رکھتوں کو بیان کرنے میں امام مالک متفرد نہیں بلکہ امام مالک کی جلیل القدر دو اماموں نے متابعت کی ہے (۱) امام سعید قطان (الل) (۲) امام عبد العزیز بن محمد" ادھ ملحنہ" سلاماً لحضرت ہو گالی نامہ صفحہ ۳۲

پھر اپنی پُرانی عادت کے مطابق ہمیں اپنی مادری زبان میں یہ گالی بھی نادی ہے:- "لیکن انہی کو سورج کیسے نظر آئے" (ملاظہ ہو صفحہ ۳۳) حالانکہ یحییٰ بن سعید اور عبد العزیز بن محمد میں سے کسی نے بھی "امر عمر" کے لفظ یا اس کا مکمل مفہوم ادا کرنے والے اس قسم کے کوئی الفاظ روایت نہیں کیے جب کہ ہمارا مطالبه بھی گیارہ کو بیان کرنے کا نہیں گیارہ کا حکم دینے کی متابعت کے ثبوت کا تھا۔ پس مؤلف کی اس، ہاتھ کی صفائی اور ہیرا پھیری کو اس پر تلیس کذب بیانی کا نتیجہ نہ کہا جائے تو یہ یقیناً "اس کی کچھ فہمی یا ضرور اس کا بھینگا پن ہے۔ تب ہی تو اسے ایک کے دو نظر آنے لگے اور اس نے اپنے اسی وصف جبیل کا مظاہرہ کرتے ہوئے یہ لکھ دیا کہ امام مالک "کی جلیل القدر دو اماموں نے متابعت کی ہے" ورنہ وہ خود ہی فرمائیں کہ بھینگا پن آخر اس کے علاوہ ہوتا کیا ہے۔ اس سے بھی قطع نظر کر لی جائے تو نصف الشمار کی طرح اس روشن حقیقت سے آنکھیں بند کر لینے کے باعث یہ اسکا وہی وصف حمید قرار پائے گا جسے اس نے اپنے اس فقیتی جملے میں بیان فرمایا ہے (جیش قال) "انہی کو سورج کیسے نظر آئے"۔ (صدقت یا کبیر امثالہ ای والله)

یہی وجہ ہے کہ اس نے اپنے اس دعویٰ کے ثبوت میں اصل کتب حدیث سے اصلی الفاظ کے لکھنے کی بجائے اپنے ایک نہایت درجہ متعصب قسم کے غیر مقلد مولوی (صاحب تحفۃ الاحوزی) کی انہی تقلید کرتے ہوئے ادعاءِ محض کر

کے بطور حوالہ تحفۃ الاحوزی کے حوالہ پر اکتفاء کیا ہے تاکہ اس کی یہ ہیرا پھیری اپسانی نہ پکڑی جاسکی مگر

ع تازنے والے بھی قیامت کی نگاہ رکھتے ہیں

کے پیش نظر اسے معلوم ہونا چاہیے کہ

ہ ہر جامہ کے سے خواہی پوش  
من انداز قدرت را سے شاسم

### متابعت کے واویلا کی حقیقت:-

مؤلف کے اس بھروسہ اور اس کی اس ہیرا پھیری کو واضح کرنے کے لیے ہم اس حقیقت سے بھی پرہ اٹھانا چاہتے ہیں۔ پس زیرِ بحث روایت کے مطابق گیارہ رکعت کے امرِ فاروقی کے بیان کرنے میں محمد بن یوسف کا متألق نہ ہونے کے حوالہ سے ہمارے اس مختصر اور جامع جملہ (کہ جس کو یہ غمی و اجمل، ہماستی مجتہد نہ سمجھ سکا اس) کی تفصیل یہ ہے کہ صحابی رسول حضرت سائب (رض) کے حوالہ سے ہمارے مطالعہ کے مطابق یہ بحث نیہ روایت کتبِ حدیث میں ان کے جن تلامذہ کے ذریعہ مروی و منقول ہے، وہ کل تین ہیں جو یہ ہیں:-

۱۔ محمد بن یوسف (جو حسب تصریح حافظ ابن حجر حضرت سائب کے بھانجے یا سمجھنے بھی ہیں اقالہ فی تہذیب التہذیب) ملاحظہ ہو: مصنف ابن ابی شیبہ جلد ۲، صفحہ آثار السنن صفحہ ۲۵۰ مع التعليق صفحہ ۲۸۱، ۳۹۱، ۳۹۲ موطاً مالک علی صفحہ ۹۸۔ سنن کبریٰ یعنی جلد ۲ صفحہ ۳۹۶۔ المجموع للشناوي جلد ۱ صفحہ ۳۹۹ و آثار السنن صفحہ ۲۵۰، والتعليق الحسن صفحہ ۳۸۰ بحوالہ سعید بن منصور نیز قیام اللیل مروی صفحہ ۲۸۰ والتعليق صفحہ ۲۷۹۔ نیز یعنی شرح بخاری جلد ۵، صفحہ ۷۴۵، الجہید جلد ۸، صفحہ ۱۱۸ و آثار السنن صفحہ ۲۲۹ بحوالہ عبد الرزاقي۔

۲۔ یزید بن عبد اللہ بن خصیفہ (جو ابن خصیفہ کے نام سے معروف ہیں اور ان کے متعدد بھی حافظ ابن حجر نے لکھا ہے کہ یہ بھی حضرت سائب کے قریبی عزیز اور ان کے سمجھتے گئے ہیں (کما فی تہذیب التہذیب)۔ حوالہ کے لیے ملاحظہ ہو (سنن کبریٰ تہذیب جلد ۲، صفحہ ۲۹۶ یزید معرفۃ السنن للبیموقی۔ آثار السنن صفحہ ۲۵۲۔ ۲۵۲۔ الخلاصة للنوی۔ نصب الرایہ، شرح المہنگ للسکی، شرح موطا للعلمۃ علی القاری اور الحاوی للشناوی للسویطی)۔

۳۔ اور حضرت سائب سے یہ روایت لینے والے ان کے تیرے شاگرد حارث بن عبد الرحمن بن ابی الذباب ہیں جو ابن ابی الذباب کے نام سے پہچانے جاتے ہیں۔ ملاحظہ ہو (التمہید شرح موطا مالک للہن عبد البر جلد ۸، صفحہ ۱۱۲ طبع مکتبہ قدوسیہ لاہور)

### ابن ابی الذباب کا بیان:-

ابن ابی الذباب نے حضرت سائب سے وتر کے علاوہ میں تراویح کا ہونا بیان کیا ہے ولفظہ "وکان القيام علی عهده بثلث وعشرين ركعة" ملاحظہ ہو (التمہید جلد ۸، صفحہ ۱۱۲)

### ابن خصیفہ کا بیان:-

حضرت سائب سے ابن خصیفہ کا بیان بھی یہی ہے کہ دور فاروقی میں وہ اور دوسرے صحابہ و تابعین وتر کے علاوہ میں رکعت تراویح پڑھتے تھے جو ابن خصیفہ سے ان کے دو شاگردوں محمد بن عبد الرحمن المعروف ابن ابی الذباب اور محمد بن جعفر نے بیان کیا ہے چنانچہ ابن ابی الذباب کے لفظ ہیں کہ "کانوا یقومون علی عہد عمر بن الخطاب نقشبندیہ فی شهر رمضان بعشرين ركعة اخ" ملاحظہ ہو (سنن کبریٰ جلد ۲، صفحہ ۲۹۶)

اور محمد بن جعفر کے لفظ ہیں کہ :- کنا نقوم فی زمن عمر بن الخطاب بعشرين رکعة والوتر " ملاحظہ ہو (معرفۃ السنن، آثار السنن، نصب الرایہ، شرح المہنگ للسکی، شرح موطا علی القاری اور الحاوی للشناوی جسمہ مر)

### محمد بن یوسف کا بیان:-

جب کہ اس روایت میں حضرت سائب کے تیرے شاگرد محمد بن یوسف کے مخفف تین بیان ہیں جو ان سے ان کے پانچ شاگردوں داؤد بن قیس، محمد بن الحنفی، یحییٰ بن سعید، عبد العزیز بن محمد الدرا اور وی اور امام مالک نے روایت کیے ہیں۔ چنانچہ اس داؤد بن قیس کے مطابق حضرت عمر بن خطاب نقشبندیہ نے لوگوں کو حضرت ابی اُبی اور حضرت تمیم کی اقتداء میں وتر کے علاوہ میں تراویح کے پڑھنے کا پابند فرمایا تھا۔ ملاحظہ ہو (یعنی شرح بخاری، آثار السنن۔ التمہید للہن عبد البر بحوالہ مصنف عبد الرزاق)۔ ۲۔ محمد بن الحنفی کے طریق سے ۳۔ رکعت کا پڑھنا منقول ہے۔ چنانچہ ان کے لفظ ہیں :- السائب بن یزید

قال کنا نصلی فی زمن عمر نقشبندیہ فی رمضان ثلث عشرة ركعة" ملاحظہ ہو۔" (قیام اللیل مروی۔ آثار السنن صفحہ ۱۲۵۰۔ التعلیق صفحہ ۲۷۹)

۳۔ ۴۔ ۵۔ یحییٰ بن سعید، عبد العزیز بن محمد الدرا اور وی اور امام مالک کے طریق سے گیارہ رکعت کا پڑھنا مردی ہے جب کہ اس کا حضرت فاروق اعظم کے حکم سے ہونا صرف امام مالک سے منقول ہے دوسرے دو حضرات نے اس کا امر فاروقی سے ہونا بیان نہیں کیا۔ چنانچہ یحییٰ بن سعید کے لفظ اس طرح ہیں :- "ان عمر جمع الناس علی ابی و تمیم فکانا یصلییان احدی عشرة ركعة الخ" ملاحظہ ہو: (مصنف ابن ابی شیبہ جلد ۲، صفحہ ۳۹۱، ۳۹۲) عبد العزیز بن محمد کی روایت ان لفظوں میں ہے :- "کنا نقوم فی

زمان عمر بن الخطاب رضي الله عنه باحدی عشرة رکعت "ان" ملاحظہ ہو  
:- (الحاوی للغتابی جلد ا، صفحہ ۳۲۹ آثار السنن صفحہ ۲۵۰ نیر العلین صفحہ ۲۸۰  
بواہ سعید بن منصور) جب کہ امام مالک رحمۃ اللہ علیہ کے طریق سے یہ  
روایت بایں الفاظ مقول ہے :- عن السائب بن یزید انه قال امر عمر بن  
الخطاب ابی بن کعب و تمیما الداری ان یقوما للناس باحدی  
عشرة رکعة" " ملاحظہ ہو :- (موطأ مالک صفحہ ۹۸، طبع کراچی، سنن کبریٰ یہی  
جلد ۲، صفحہ ۳۹۶ طبع نشرالسنن ملک)

معلوم ہوا کہ دورِ فاروقی میں گیارہ رکعت کے فاروق اعظم رضي الله عنه کے  
امر اور آپ کے حکم سے ہونے کے بیان میں امام مالک رحمۃ اللہ علیہ قطعاً متفرد  
ہیں جس میں دو تو کجا ان کا کوئی ایک بھی متابع نہیں۔ لذا تحقیق جائزہ میں ہمارا  
یہ کہنا کہ "گیارہ رکعت کے پڑھانے کا حکم دینے کے لفظ صرف امام مالک نے  
روایت کیے ہیں جس میں حضرت سائب کے شاگرد کے دوسرے دو شاگردوں (یعنی یحییٰ بن سعید اور اور عبد العزیز بن محمد) میں سے اور کسی نے ان کی  
متابعت نہیں کی۔ ان" (ملاحظہ ہو صفحہ ۲۶)

مطابق واقعہ اور مؤلف کا یہ کہنا کا "امام مالک کی جلیل القدر دو اماموں  
نے متابعت کی ہے" اس کا چکٹے دن میں نہایت درجہ شرمناک سفید جھوٹ اور  
کھلی کذب بیانی ہے۔ یا پھر "بیان" اور "امر" کو خلط ططر کر کے اس کی سخت  
تلبیس اور کم علمی اور کچھ فہمی کا نتیجہ ہے جب کہ برلندر تسلیم ان کا گیارہ  
رکعت کا بیان بھی قطعاً ہمارے خلاف نہیں جیسا کہ ان روایات کی تقطیق کے  
بیان میں صفحہ ..... پر گزر چکا ہے فیلاخظ۔

**فائدة ہمہ و تنبیہ نبیمہ :-**

فی بعض الروایات ان ابی بن کعب رضي الله عنه کان یصلی

بالرجال و تمیما الداری رضي الله عنه کان یوم بالنساء فعلی هذا ينكسر  
التطبيق المذکور والجواب يمكن ان يكون رضی الله عنهمما یومن  
کلامها بالرجال اولا كل منها باحدی عشرة رکعة ثم نصب  
الفاروق تمیما للنساء وبعد قطع النظر عن هذا فالرواية معللة لأنها  
لم يعمل عليها احد من الأئمة لاسيما الاربعة منذ القرن الاول الى الان  
وهذا من علامات وضع الحديث على ما قالوا (فافهم وتدبوا واحفظه  
ينفعك كثيراً ويدب عنك غير واحد من لا سلطة المتوجحة حول  
هذه المسألة المهمة)

**تفقر امام مالک سے جواب کا پوسٹ مارٹم :-**

امام مالک رحمۃ اللہ کے اس واقعی تفرو کے واقعہ کو عوام پر اپنی بنا پستی  
علمیت کا بے جار عب جھائٹے کی غرض سے مؤلف نے مفروضہ قرار دے کر اس  
کی جو توجیہ پیش کی ہے، وہ بھی اسے کسی طرح مفید نہیں۔ چنانچہ اس حوالہ سے  
اس نے لکھا ہے:- "بافتراض اگر امام مالک کی متابعت کرنے میں محمد بن یوسف کا  
اور کوئی شاگرد نہ بھی ہوتا تو بھی کوئی حرج نہیں تھا کیونکہ امام مالک سب محدثین  
کے نزدیک بلکہ ساری امت کے نزدیک بالاتفاق مسلم امام ہیں روایت کرنے میں  
ان کا تفرو قابل حرج نہیں اہ بلفظہم (ملاحظہ ہو صفحہ ۲۲، ۲۳)

مؤلف کا یہ جواب "ضورت ایجاد کی مان ہے" "کام صداق اور" "میثما  
حپ، کڑوا تھو" کا آئینہ دار ہے کیونکہ وہ اور ان کے ہوا خور امام مالک رحمۃ اللہ  
علیہ کی متعدد روایات میں محض ان کا تفرو کہہ کر اور اسی کو بہانہ بنا کر رد کرتے  
ہیں جس کی ایک واضح مثال یہ ہے کہ اختلافی رفع یہیں کے بارے میں امام مالک  
نے حضرت عبد اللہ بن عمر رضی الله عنہما کا عمل اس طرح بیان کیا ہے کہ  
رفعہما دون ذلک" یعنی آپ رکوع میں جاتے اور رکوع سے اٹھتے وقت کی

رفع یہ دین کے لیے تکمیر تحریک کی رفع یہ دین کی بہ نسبت اپنے دونوں ہاتھ نیچے اٹھاتے تھے جیسا کہ سنن الی واؤ اور خود اپنی کتاب موطا مالک میں بھی ہے۔ جس کا مآل یہ ہے کہ وہ یہ اختلافی رفع یہ دین سرے سے کرتے ہی نہیں تھے۔ کما حقّقہ شیخنا العلام الفقيه الاعظم والمحدث الافخم امام المناظرین سیدی العلامۃ المفتی محمد اقبال السعیدی دامت برکاتہم زینۃ مسند الحدیث فی الجامعۃ الاسلامیۃ انوار العلوم الواقعۃ بالبلدة المبارکۃ ملتان تحریراً و تقریراً )

پس اس موقع پر انہیں یہ سب کچھ کیوں بھول جاتا ہے (فیما للعجب ولضیعة العلم والعدل والادب) حقائق سے انعام کرنے کے بعد اس مقام پر مؤلف نے اپنی ہی ترجمانی کرتے ہوئے واقعی بڑے پتے کی بات لکھی ہے کہ ”انہ ہے کو سورج کیسے نظر آئے“ (ملاظہ ہو صفحہ ۳۳)

### فضول تکرار:-

مؤلف نے محض خانہ ساز طریقہ اور کھینچا تانی سے ابنِ خیفہ کے طریق سے مروی حضرت سائب کی بیس تراویح والی روایت کو ”شاذ مردوو“ ثابت کرنے کے لیے ایڈی چوٹی کا زور صرف کر کے اس پر رسالہ کے آغاز میں کم و بیش ساڑھے تین صفحات اپنے نامہ اعمال کی طرح سیاہ کیے ہیں۔ ملاحظہ ہو (صفحہ ۲ تا صفحہ ۷) جس کا مکمل پوسٹ مارٹم ہم گزشتہ سطور میں کر آئے ہیں۔ پھر اسی بحث کو وہ صفحہ ۳۳ پر دوبارہ لیا ہے جو فضول تکرار اور محض اپنے اس گالی نامہ کا جنم بڑھانے کی ناکام کوشش ہے۔

### روایتِ حارث ابنِ الی الذباب پر اعتراض کا پوسٹ مارٹم:-

مؤلف نے حضرت سائب رض کی ابنِ الی الذباب کے طریق سے مروی منتقلہ بالا روایت کو مکر اور خود انہیں ضعیف کہا ہے اور حالہ کے لیے

تهذیب التہذیب جلد دوم اور میزان الاعتدال جلد اول کا نام لیا ہے۔ ملاحظہ ہو  
صفحہ ۲۳

### اقول:-

اولاً مؤلف نے یہ کہہ کر کہ ”صرف ابنِ حبان نے اس کو ثقات میں ذکر کیا ہے“ ان کے قول کے نقل کرنے میں بہت بڑی خیانت کی ہے چنانچہ اسی تہذیب التہذیب میں ابنِ حبان کے بارے اس طرح لکھا ہے :- ذکرہ ابنِ حبان فی الثقات و قال کان من المتقنین“ یعنی امام ابنِ حجر فرماتے ہیں کہ امام ابنِ حبان نے اسے کتاب الثقات میں ذکر کیا ہے اور ساختہ ہی یہ بھی فرمایا ہے کہ حارث بنِ الی الذباب، متقنین میں سے ہے یعنی ان راویوں میں سے ہے جو روایت اور حدیث میں بہت پختہ ہیں۔ ملاحظہ ہو (تهذیب التہذیب ج ۲، صفحہ ۱۸ طبع ملتان) مگر مؤلف نے اسے اپنے خلاف ہونے کے باعث عافیت اس میں سمجھی ہے کہ اسے شیر مادر سمجھ کر ہضم کر گیا۔ نیز اسی میزان الاعتدال کے اسی جلد کے اسی صفحہ پر دوسرے تحدیثین کا کلام نقل کرنے سے پہلے علامہ ذہبی نے اس کی توثیق کرتے ہوئے چھوٹتے ہی لکھا ہے :- ”ابنِ الی الذباب عن المقبری نَقْة“ یعنی مؤلف نے صاف اڑا دیا جو اس کی اس مقام پر دوسری مجرمانہ خیانت ہے۔ علاوه ازیں مؤلف نے خود تسلیم کیا ہے کہ امام ابنِ معین نے اسے ”مشہور“ اور امام ابو زرعہ نے لیس ہے پاس کہا ہے جس سے معلوم ہوا کہ اس کی روایت ایسی نہیں جو گئی گزری ہو جب کہ وہ حقیقت میں بر قدری تسلیم محمد بن یوسف کی گیارہ رکعت والی روایت سے متعارض بھی نہیں جیسا کہ اپنے مقام پر گزر چکا ہے۔ جب کہ اسے مکر کہنے کی بنیاد بھی مؤلف کے نزدیک یہی امر ہے۔ ثانیاً ”بغرض تسلیم اس حوالہ سے یہ روایت اس امر کی صلح ہے کہ روایت ابنِ خیفہ کی موئیہ قرار پائے اور اس کی حیثیت محض تائیدی ہو۔

تو آنکتی ہے وہ مر تو سکتا ہے مگر ہمارا یہ مطالبه پورا کرنا اس کے بس سے باہر کی بات ہے کہ

ع یہ بازو میرے آزمائے ہوئے ہیں

ہانیا" بیجی بن سعید کی روایت کی سند میں ابن الی شیبہ کے شیخ ابو محمد عبد اللہ یونس کا ترجمہ پیش کیا جائے۔

ھالا" دوسری روایت کے جس راوی (عبد العزیز بن محمد در اورودی) کو مؤلف نے محض اپنا الو سیدھا کرنے اور اپنی مطلب برآری کی غرض سے جس عادت بڑھا چڑھا کر پیش کیا اور اسی مقصد کے لیے انہیں بار بار امام کہہ کر پکارا ہے اس کی پسندیدہ بلکہ معتمدہ کتب تہذیب التہذیب اور میزان الاعتدال میں ائمۃ محمدیین کی بڑی سخت جر حیں موجود ہیں۔ چنانچہ امام ابو زرعہ نے اسے یعنی الحفظ کہا۔ ناسی نے فرمایا قوی نہیں۔ ابن سعید نے کہا تھا ہے کیا تھا ہے کیا حدیث بیان کرنے میں غلطی کرتا ہے۔ اسی کی مانند ابن حبان نے کہا ہے سایی نے کہا کیا کیا الوہم ہے۔ امام احمد بن حنبل نے فرمایا جب حافظہ کے زور پر بیان کرے تو وہم کرتا ہے وہ کچھ بھی نہیں۔ ابو حاتم نے کہا قابلِ احتجاج نہیں۔ ملاحظہ ہو (تہذیب التہذیب جلد ۴، صفحہ ۳۶۲۔ میزان الاعتدال جلد ۲، صفحہ ۳۳۳)۔

نوٹ :- بعض محمدیین نے در اورودی موصوف کی توثیق بھی کی ہے مگر مؤلف کا اصول یہ ہے کہ وہ بالخصوص ہمارے ولائل میں اس قسم کے راوی پر دانت پیتے ہوئے اسے کلیتی" خارج از اعتماد قرار دیتا اور اس کی روایت کو مردود کرہ کر پکارتا ہے جیسا کہ اس نے امام عبد الرزاق پر جرح کرتے ہوئے یہ اصول اپنایا ہے جس کی تفصیل ابھی چند سطور بعد آرہی ہے۔

رابعا" :- بر تقریر تسلیم کہ یہ روایتیں ہمارے حسب مطالبه روایت مالک کے متابع اور صحیح ثابت ہیں پھر بھی اسے یہ کچھ مفید ہیں نہ ہمیں کسی طریقے کیونکہ اولاً" ہم نے مطلقاً متابعت کا مطالبه نہیں کیا تھا بلکہ ہمارا مطالبه صرف یہ تھا کہ حضرت فاروق اعظم رض کے گیارہ رکعت کے حکم فرمانے کی متابعت پیش کی جائے جس میں مؤلف تاحال بری طرح ناکام رہا ہے اور انشاء اللہ قیامت

(فلا ضیر)۔ جب کہ ابن خصیفہ کی روایت کئی وجہ سے محمد بن یوسف کی روایت کے مقابلہ میں زیادہ معتمد ہے (کما منیانہ سابقہ)

لطفہ :-

مؤلف ایڈ کمپنی جب ابن حبان کو بزعم خویش ہمارے خلاف پیش کریں تو وہ انہیں امام کہہ کر پکارتے ہیں ملاحظہ ہو (گالی نامہ صفحہ ۸ وغیرہ) اب وہی ابن حبان ہیں جنہیں مؤلف "صرف ابن حبان" کہہ کر ٹھکرا رہا ہے جو اس کے اپنے لفظوں میں یقیناً اس کی بودم بے دلی ہے۔

مؤلف کی مزعومہ دو متابعتوں کی حقیقت :-

مؤلف نے جن روایتوں کو امام مالک کی متابعت کے طور پیش کیا ہے ان میں سے بیجی بن سعید کی روایت کے لیے اس نے مصنف ابن الی شیبہ اور عبد العزیز بن محمد کی روایت کے لیے سنن سعید بن منصور کا حوالہ پیش کیا ہے اور ان دونوں حوالوں کے لیے اس نے اپنے ہی ایک غیر مقلد مولوی عبدالرحمن مبارک پوری کی تقلید کرتے ہوئے اس کی کتاب تحفۃ الاحوزی جلد ۲، صفحہ ۷۳ سے نقل لکھا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ اسے "مصنف ابن الی شیبہ" کا دیکھنا نصیب ہوا ہے نہ ہی اس کے پاس سنن سعید بن منصور ہے۔ اللہ رے پھر بھی دعویٰ اجتناد۔

ع ہوا مینڈ کی کو زکام اللہ اللہ

اور حقیقت یہ ہے کہ یہ بھی اسے کسی طرح مفید ہے نہ ہمیں کچھ مضر۔ کیونکہ اولاً" ہم نے مطلقاً متابعت کا مطالبه نہیں کیا تھا بلکہ ہمارا مطالبه صرف یہ تھا کہ حضرت فاروق اعظم رض کے گیارہ رکعت کے حکم فرمانے کی متابعت پیش کی جائے جس میں مؤلف تاحال بری طرح ناکام رہا ہے اور انشاء اللہ قیامت

مضر۔ کیونکہ ( جمعاً "بین الادلة و تطابقاً" بالحقيقة) ان کا معنی یہ ہے کہ حضرت ابی اور حضرت تمیم دونوں کو علیحدہ علیحدہ گیارہ گیارہ پڑھانے کا حکم فرمایا تھا۔ باقی ایک رکعت القاء کسر کے قاعدہ کے مطابق مذکور نہ ہوئی۔

**خامساً:-** یہ بھی نہ مانا جائے تو یہ روایت بہر حال متعلق ٹھہرے گی کہ یہ خلاف حقائق ہے (جس کی تفصیل گزر چکی ہے)  
**امام عبد الرزاق پر اعتراض کا پوسٹ مارٹم:-**

ہم نے حضرت سائب کی میں تراویح والی روایت (جو ان سے یزید بن خصیفہ نے لی ہے اس) کی محمد بن یوسف کے طریق سے مروی ॥ رکعات والی روایت پر راجح ہونے کی مصنف امام عبد الرزاق کے حوالہ سے ایک دلیل یہ پیش کی تھی کہ ”ایک روایت کے مطابق خود محمد بن یوسف کے طریق سے ॥ کی بجائے ان سے ۲۰ رکعات تراویح مروی ہیں جیسا کہ امام بخاری و مسلم کے استاذوں کے استاذ امام عبد الرزاق کی کتاب المصنف میں ہے ” ملاحظہ ہو (تحقیق جائزہ صفحہ ۲۶) ۲۷

مؤلف نے اس کے جواب میں حوالہ کے طور پر میزان الاعتدال اور ”تہذیب التہذیب“ کا نام لے کر لکھا ہے :- یہ روایت بھی شاذ یا منکر ہونے کی وجہ سے مرود ہے کیونکہ عبد الرزاق بن همام ..... مختلف فیہ روایی ہے یعنی محمد بنیم نے اس کی توثیق بھی کی ہے اور تفعیف بھی۔ یعنی اسے ”ثقة“ امام، ”حافظ“ خزانۃ العلم، احمد الاعلام الشفقات کرنے کے ساتھ ساتھ غالی شیعہ سنتی الحفظ منکر الحدیث فیہ نظر وغیرہما الفاظ سے اس پر جرح کی گئی ہے وہ آخری عمر میں نایاب ہو گیا تھا۔ اس کے نایاب ہونے کے بعد امام احمد بن حنبل امام یحیی بن معین وغیرہ محمد بنیم نے اس سے حدیث لینا چھوڑ دی تھی ..... تو اس جرح کے سبب ان کی شفاقت میں کمی ہو گئی انج“ ملاحظہ ہو (گالی نامہ صفحہ ۲۲)

### اقول:-

یہاں بھی مؤلف نے اپنی پرانی عادت کے مطابق سخت ہیرا پھیری، جھوٹ، تلیس اور جہالت یا تجلیل سے کام لے کر اپنے عوام کو خوش کرنے اور لوگوں کو دھوکہ دینے کی مذموم کوشش کی ہے پس اس روایت پر اس کی یہ جرح عارف روی کے اس ارشاد کا مصدقہ ہے۔

س مد فشاند نور و سگ عُوْ گُونَد  
ہر کے بر خلقت خود مے تند

### مؤلف کی سخت کذب بیانی:-

مؤلف کا یہ کہنا کہ امام عبد الرزاق موصوف کو محمد بنیم ”غالی شیعہ“ تی الحفظ، منکر الحدیث اور فیہ نظر“ کہا ہے اس کی سخت کذب بیانی ہے۔ ان کے ترجمہ میں نہ تو میزان الاعتدال میں ان الفاظ میں سے کوئی لفظ ہے اور نہ ہی تہذیب اہنہذیب میں ہے۔ اس میں ذرہ بھر بھی صداقت اور رقی کی مقدار بھی سچائی ہے تو ان کتب کی متعلقہ جلد صفحہ و مطلع کے ساتھ ساتھ اصل عبارت پیش کرے۔ مؤلف نے اپنے اس جھوٹ کو چھپانے کے لیے اصل عبارت نقل نہیں کی کہ اس کی یہ چوری پکڑی جائے گی۔ قارئین کچھ دیر تو مطمئن یا پریشان ہوں گے۔

### مؤلف کے جھوٹ کا ایک اور ثبوت:-

مؤلف نے خود تسلیم کیا ہے کہ محمد بنیم نے ان کی توثیق کرتے ہوئے انہیں ثقة امام، محدث، حافظ، خزانۃ العلم اور احمد الاعلام الشفقات بھی کہا ہے۔ جو اس کے مذکورہ دعویٰ کے جھوٹ ہونے کی روشن دلیل ہے کیونکہ جو اتنا گیا گزارا ہو کہ غالی شیعہ، یعنی الحفظ اور منکر الحدیث ہو اس پر ثقة امام حافظ، خزانۃ العلم اور

احد الاعلام الشفافت کے بلند رتبہ القاب کیوں نکر صادق آ سکتے ہیں اور وہ ان معزز  
القب کا کیوں نکر مستحق ہو سکتا ہے؟  
**ایک اور کاری ضرب:-**

مؤلف کو جھوٹ بولنے کا اس قدر خط ہے کہ اسے یہ بھی پتہ نہیں چلتا کہ  
اس کا وہ جواب کہیں خواس کے لیئے "گل گھوٹو" تو نہیں بن جائے گا۔ کہنا یہ ہے  
کہ عبد الرزاق موصوف، امام بخاری اور امام مسلم وغیرہما (اصحاب صحاح شافعی  
وغیرہم) کے استاذ الاساتذہ اور صحیح بخاری و صحیح مسلم (وغیرہما کی سینکڑوں  
احادیث کے روایی ہیں۔ تو کیا مؤلف بالخصوص بخاری اور مسلم کی ان روایات پر  
ہاتھ صاف کرتے ہوئے انہیں یہک جبنت قلم شلاؤ اور منکرو مردود کہے گا جن میں  
عبد الرزاق موصوف روایی ہیں) یا یہ حکم صرف ۲۰ تراویح کی روایت پر عائد  
ہوتا ہے؟ خدا را الفصاف۔

### امام عبد الرزاق اور رافضیت:-

مؤلف کا امام عبد الرزاق کو غالی شیعہ (یعنی رافضی) کہنا اس کا ان پر شدید  
افتراء اور سخت بہتان ہے۔ اسی میزان الاعتدال اور اسی تہذیب التہذیب میں  
جس کا مؤلف نے حوالہ کے طور پر نام لیا ہے کئی جلیل القدر محدثین اور خود  
انہی کی زبانی اس کی تردید موجود ہے۔

چنانچہ میزان الاعتدال (جلد ۲، صفحہ ۶۱۰) اور تہذیب التہذیب (جلد ۶  
صفحہ ۲۸۰) میں ہے:- امام عبد اللہ بن امام احمد بن حبل فرماتے ہیں:- میں نے  
اپنے والد صاحب سے پوچھا ہل کان عبد الرزاق یتتشیع و یفرط التشیع  
فقاں اماانا فلم اسمع منه فی هذا شيئاً یعنی کیا عبد الرزاق غالی شیعہ تھے؟  
تو آپ نے فرمایا میں نے ان سے اس بارے میں کوئی بھی ایسی چیز نہیں سنی جس

سے ان کا غالی شیعہ ہونا ثابت ہوتا ہے۔ (واللطف للشافعی)

نیز اسی میزان الاعتدال (ج ۲ صفحہ ۶۱۳ پر) اور اسی تہذیب التہذیب کی  
اسی جلد کے اسی صفحہ پر ہے:- وہی امام عبد اللہ فرماتے ہیں میں نے سلمہ بن  
شیب سے ساہد کہہ رہے تھے کہ انہوں نے عبد الرزاق سے ساہد کہہ رہے تھے  
:- والله ما انشرح صدری فقط ان افضل عليا على ابی بکر و عمر  
رحم الله ابا بکر و عمر و عثمان من لم يحبهم فما هو مومن و قال  
اوشق اعمالی حبی ایا هم "یعنی ولائل شرعتیہ کی رو سے کوئی ایسی تسلی بخش  
ویل بخش قطعاً نہیں مل پائی کہ جس کے حوالہ سے میں حضرت علی کو حضرت ابو  
بکر اور حضرت عمر سے افضل کہوں۔ حضرت ابو بکر، حضرت عمر، اور حضرت عثمان  
پر اللہ کی رحمت ہو، جو ان سے محبت نہیں رکھتا وہ مومن نہیں۔ میرے تمام نیک  
اعمال میں سب سے بڑا نیک عمل ان حضرات سے میری محبت ہے۔

نیز انہی میزان الاعتدال اور تہذیب التہذیب کے انہی صفات پر ہے امام  
عبد الرزاق نے فرمایا:- "افضل الشیخین بتفضیل علی ایاہما علی  
نفسه ولو لم یفضلهمما کفی بی از دراء ان احباب علیا تم  
اخالف قوله" یعنی میں شیخین کریمین (حضرت صدیق و حضرت فاروق) کو  
حضرت علی سے اس لیئے افضل سمجھتا ہوں کہ انہوں نے انہیں خود سے افضل  
قرار دیا۔ اگر حضرت علی انہیں خود سے افضل نہ سمجھتے ہوتے تو میں حضرت علی پر  
ان کی تقدیف نہ کرتا۔ مجھ پر یہی بد نماد جمۃ اور لکنگ کا یہ کافی ہے کہ میں  
حضرت علی سے محبت کا دعوی کروں پھر ان کے ارشاد کی خلاف ورزی بھی کروں  
اھ-

اسی میزان الاعتدال (ج ۲ صفحہ ۶۱۳) میں ہے:- ابو بکر بن زنجویہ نے کہا  
"سمعت عبد الرزاق يقول الرافضی کافر" یعنی میں نے عبد الرزاق کو یہ  
کہتے ہوئے ساکر رافضی (غالی شیعہ) کافر ہیں اھ-

## ظلم کی انتہاء:-

یہ کتنے بڑے ظلم کی بات ہے کہ مؤلف نے محض اپنی ہوائے نفس کی پیروی کرتے ہوئے بعض وہ باتیں جو محدثین نے امام عبدالرزاق کے متعلق نہیں کہیں تھیں، اس نے ان سے منسوب کر کے اہمیں داغدار کرنے کی بدترین کوشش کی جیسے یعنی الحفظ اور مکفر الحدیث کے الفاظ وغیرہ۔ مگر اس کے باوجود اپنی باری آئی تو مؤلف نے اسے یکسر بدل دیا۔ چنانچہ عبد العزیز بن محمد دراوری کے بارے میں میزان الاعتدال اور تہذیب التہذیب میں یعنی الحفظ لیں بالقوی اور کثیر الوهم وغیرہ الفاظ سے جر جیں موجود ہیں مگر چونکہ مؤلف کو ان سے غرض ہے اس لیے وہ انہیں بار بار امام امام لکھ کر ان کی اہمیت برداھانے کی کوشش کرتا ہے جیسا کہ صفحہ پر اس کی تفصیل گزر چکی ہے۔

### ۵. ناطق سر بہ گرباں ہے اسے کیا کہئے

رہا مؤلف کا یہ کہنا کہ وہ آخری عمر میں نایبنا ہو گئے تھے اور امام "یحییٰ بن معین" اور امام احمد بن حنبل نے ان سے حدیث لینی ترک فرمادی تھی اُتو ان کا نایبنا ہو جانا ایک قدرتی امر تھا جس میں ان کا داخل تھا نہ اس میں ان کی پسند شامل تھی نہ ہی یہ مطلقاً اسباب جرح اور عیوب میں سے ہے ورنہ نایبنا صحابة کرام کی روایات پر بھی حرف آئے گا۔ پھر بھی نہ مانیں تو کیا جتنے غیر مقلدین، اندھے ہو جاتے ہیں وہ اہل حدیث مذهب سے محض نایبنا ہو جانے کے باعث خارج ہو جاتے ہیں ۔۔۔۔۔ باقی امام یحییٰ اور امام احمد کے متعلق اس کا یہ کہنا کہ انہوں نے ان سے حدیث لینا چھوڑ دیا تھا تو یہ نہ صرف ان ائمۃ پر اس کا سخت بہتان ہے بلکہ میزان اور تہذیب التہذیب کی عبارات میں اس کی یہودیانہ تحریف بھی ہے۔

## امام یحییٰ اور امام احمد کے ترک کی حقیقت:-

چنانچہ ابو صالح محمد بن اسماعیل فزاری نے کہا ہمیں جب یہ بات پہنچی تو دخلنا من ذلک غم شدید" چونکہ ہم ان سے حدیث لینے کی غرض سے گھر سے نکلے تھے تو ہمیں اس کا سخت وکھ ہوا کہ ہمارا سارا سفر ایکجا گیا۔ فرماتے ہیں کہ اس کے بعد میں حاجج کے قافلہ کے ہمراہ مکہ المکرہ میں پہنچا وہاں امام یحییٰ بن معین سے میری ملاقات ہو گئی۔ میں نے ان سے اس حوالہ سے پوچھا تو انہوں نے فرمایا:- یا ابا صالح لوارت د عبدالرزاق عن الاسلام ما ترکنا حدیثہ "یعنی اے ابو صالح! بالفرض اگر عبدالرزاق صاحب اسلام سے مرتد بھی ہو جائیں تو بھی ہم ان سے حدیث کا لینا ترک نہیں کریں گے۔ ملاحظہ ہو:- (میزان الاعتدال جلد ۲، صفحہ ۲۸۰ تہذیب التہذیب جلد ۶، صفحہ ۲۸۱)

اندازہ کریں صاحبِ میزان اور صاحبِ تہذیب التہذیب نے تو یہ حکایت محض تردیداً" نقل فرمائی تھی مگر عیار مؤلف نے کس قدر چا بکدتی اور ہیرا پھیری سے سیاق و سبق سے ہٹ کر کیا کا کچھ بناتے ہوئے عبارت کا حلیہ بگاڑ کر رکھ دیا اور لا تقریباً الصلوٰۃ پر صحیح معنی میں عمل پیرا ہو کر زمانہ قدیم کے محرفین (یہود و نصاریٰ) کو بھی کئی قدم پیچھے چھوڑ گئے۔ (فویل للذین یکتبون الکتب بایدیہم تم یقولون بذنا من عندالله لیشتروا به ثمنا قلیلاً فویل لہم ممَا کتبت ایدیہم وویل لہم ممَا یکسیبون)

### بعض جروح محدثین کا صحیح محمل:-

باقی ان کی جن بعض قسم کی روایات پر بعض محدثین کی بعض جر جیں منقول ہیں وہ محض اس دور کی ہیں جب وہ اختمائی بوڑھے ہو گئے تھے۔ اور محض بڑھاپے کی وجہ سے ان کے قویٰ کمزور پڑ گئے اور بعض روایات کے مطابق آپ تلقین قبول کرنے لگے تھے۔ اس لیے تمام محدثین کا اس پر اتفاق ہے کہ ان کی

اس کیفیت سے قبل کی اور ان کی وہ جملہ روایات جو انہوں نے اپنی کتاب سے بیان کی ہوں سب صحیح ہیں۔ پس اس حوالہ سے پیش نظر روایت (۲۰ تراویح) کے متعلق اس کا داویلا تب درست ہو گا کہ وہ اس کا بعد تغیر ہوتا ثابت کرے جو ع "ایں خیال است و محل است و جنون"

کا مصدق ہے (کما سیاقی) چنانچہ امام احمد نے فرمایا "من سمع منه بعد ما ذهب بصره فهو ضعيف السماع" (تہذیب التہذیب جلد ۶، صفحہ ۲۸۹) (میزان جلد ۲، صفحہ ۲۰۹)

نیز ابن شبویہ نے کہا کان یلقن فلقنہ ولیس هو فی کتبہ (میزان جلد ۲، صفحہ ۲۰۹)

ہلہذا امام عبدالرزاق کی بیان کردہ اس (زیر بحث) روایت پر مؤلف کی نقل کردہ جرح کی زد اس وقت پڑے گی جب اس کا ان سے ان کے تغیر کے بعد مروی ہوتا ثابت ہو اس کے بغیر مؤلف کی اس تقریر کی حیثیت یاد گوئی سے کم نہ ہو گی جب کہ ان کی اس روایت کا قبل تغیر ہوتا بھی ثابت ہے (کما سیاقی)

امام عبدالرزاق، امام احمد کی نظر میں:-

مؤلف نے امام احمد پر جھوٹ بولا اور ان افڑاء باندھا ہے (جس کی تفصیل مع الرد سطور بالا میں گزر چکی ہے) اس کی حقیقت کو کھولتے ہوئے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ امام عبدالرزاق کے بارے میں امام احمد بن حنبل کے جو قسمی تاثرات منقول ہیں ان کو نقل کر دیا جائے۔ چنانچہ جس میزان الاعتدال اور جس تہذیب التہذیب سے مؤلف نے امام عبدالرزاق کے بارے میں وہ نام کی جریں نقل کی ہیں، ان میں انہی مقالات پر لکھا ہے (جہاں سے مؤلف نے قطع و برید سے کام لے کر بعزم خود اپنے من مانے الفاظ لیے ہیں) "قال احمد بن صالح المصری قلت لاحمد بن حنبل رایت احدا" احسن

حدیثاً من عبدالرزاق قال لا" یعنی امام احمد بن صالح مصری نے فرمایا میں نے امام احمد بن حنبل سے کہا کہ محدثین میں آپ نے کوئی ایسا محدث بھی پایا ہے جو امام عبدالرزاق سے فتنہ حدیث میں بڑھ کر ہو؟ آپ نے فرمایا۔ نہیں! اہ ملاحظہ ہو :- (میزان الاعتدال جلد ۲، صفحہ ۲۱۳) - تہذیب التہذیب جلد ۶ صفحہ ۲۷۹، ۲۸۸

امام بخاری کے نزدیک یہ روایت صحیح ہے:-

زیر بحث روایت (۲۰ تراویح) امام عبدالرزاق کی کتاب "مصنف" میں مروی و منقول اور موجود ہے جب ائمۃ محدثین کے نزدیک ان کی اس کتاب کی جملہ روایات ان کی ذات کے بارے میں منقول محدثین کی جرحوں سے بالاتر ہیں۔ چنانچہ علامہ ذہبی میزان الاعتدال میں (جلد ۲ صفحہ ۲۱۰ پر) ارقام فرماتے ہیں:- "وقال البخاري ما حديث عنه عبدالرزاق من كتابه فهو اصح" یعنی صحیح بخاری کے مؤلف امام بخاری نے فرمایا عبدالرزاق جو حدیثیں اپنی کتاب کے حوالہ سے بیان کریں تو وہ اصح (نیادہ صحیح) ہیں اہ-

جس سے معلوم ہوا کہ امام بخاری کے نزدیک بھی یہ روایت صحیح بلکہ اصح ہے پس مؤلف نے میزان الاعتدال کے متعلقہ مقام کو پڑھتے وقت نقل عبارات میں مجرمانہ خیانت اور قطع و برید سے کام لیا ہے یا پھر اس مقام پر پہنچتے ہی ان کی آنکھوں پر پٹی آگئی تھی یا عینک کے شیشہ کا نمبر بڑھ گیا تھا

ع کچھ تو ہے آخر جس کی پرده داری ہے؟

امام عبدالرزاق کو مؤلف کے رافضی قرار دینے کی وجہ:-

مؤلف نے امام عبدالرزاق کے بارے میں "تشیع" وغیرہ اس سے ملتے جملے الفاظ کو دیکھ کر انہیں غالی شیعہ (رافضی) کہہ دیا ہے جو اس کی تلیس، نہیں تو اس کی سخت جملات ہے کیونکہ تشیع وغیرہ جیسے الفاظ محدثین کی خاص اصطلاح

ہیں جن سے ان کی مراد یہ ہرگز نہیں ہوتی کہ وہ ان سے کسی راوی کا راضی  
ہونا بیان کر رہے ہیں بلکہ جس راوی کے متعلق (خصوصاً امام ذہبی) یہ لفظ  
بولتے ہیں تو ان سے وہ محض یہ ملتاتے ہیں کہ یہ راوی حضرت معاویہ کی بجائے  
حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا طرف دار تھا بلکہ بعض اجلہ نے تو یہاں تک  
بھی تصریح فرمادی ہے کہ دور قدمیں میں شیعہ اولیٰ کے الفاظ خود غلصین اہل سنت کے  
لیے بولے جاتے تھے چنانچہ علامہ ذہبی نے اس جیسے الفاظ کو نقل کرنے سے پہلے  
ہی ان کا مفہوم واضح فرمادیا تاکہ مؤلف جیسا کوئی بد باطن، سیاہ رو اور کج قسم شخص  
ان سے کم پڑھے لکھے مسلمانوں کو مغالطہ نہ دے سکے، وہ اپنی اسی کتاب میزان  
الاعتدال میں ارقام فرماتے ہیں :- فالشیعی الغالی فی زمان السلف  
وعرفہم هو من تکلم فی عثمان الزبیر و طلحة و معاویة و طائفة  
من حارب علیا لتحلیلۃ و تعرض لسبیم۔ والغالی فی زماننا  
وعرفنا هو الذی یکفر هولاء السادة ویتراء من الشیخین ایضاً الخ  
”لاحظہ ہو جلد ۱، صفحہ ۶)

نیز حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ تختہ اثنا عشریہ فارسی  
(صفحہ ۱۰ طبع استامبول (ترکی) میں ارقام فرماتے ہیں :- فرقہ شیعہ اولیٰ و شیعہ  
غلصین کہ پیشوایان اہل سنت و جماعت اند بر روش جناب مرتضوی در معرفت  
حقوق اصحاب کبار و ازواج مطہرات و پاسداری ظاہر و باطن با وصف وقوع  
مشاجرات و مقاتلات و صفاتے سینہ و برآت از غل و نفاق گذرانیدند و اینہارا  
شیعہ اولیٰ و شیعہ غلصین نامند و ایں گروہ من جمیع الوجوه (ان عبادی لیس لک  
علیہم سلطان الآیۃ الاجر: ۲۲) از شر آں ایں پر تلسیس محفوظ و مصون ماندند  
ولوٹے بد امن پاک آنہا از نجاست آں جیش نزید و جناب مرتضوی در خطب  
خود مرح اینہا فرمود و روش اینہا را پسندید اور  
ان اقتباسات سے معلوم ہوا کہ متفقین و متاخرین میں سے کسی کی

اصطلاح کے مطابق بھی امام عبد الرزاق پر غالی شیعہ ہونے کی تعریف صادق نہیں  
آتی جب کہ رواضی اور حضرات خلفاء رضی اللہ عنہم کے گستاخ کے کافر اور بے ایمان  
ہونے کا قائل ہونا بھی ان سے ثابت ہے (جیسا کہ صفحہ ..... پر ابھی گزرتا ہے)۔  
نیز ان سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اس مقام پر مؤلف کی غلط فہمی کی بنیاد اس کا تشیع  
اور شیعی غالی یا راضی کی اصطلاحات سے عدم واقفیت اور اس کی جملات ہے۔  
جب کہ امام احمد بن خبل نے ان کے غالی شیعہ ہونے سے لامعی کا اظہار فرمایا۔  
نیز جب کہ انہوں نے اور امام بخاری نے ان کے بارے میں اصح اور احسن حدیث  
کے لفظ ارشاد فرمایا کہ عملی طور پر ”اغلی فی التشیع“ ”لَا تقدِّرْ مُجَلِّسَنَا  
کی روایات کو ناقابل اعتماد ٹھہرایا ہے۔

علاوہ اذیں علامہ ذہبی ”ابن بن تغلب“ کے ترجمہ میں فرماتے ہیں ”  
شیعی جلد لکھنے صدقوں فلنا صدقہ و علیہ بدعته“ جب کہ اس کی  
بارے میں کان غالیا فی التشیع کے لفظ بھی ابن عدی کے حوالہ سے نقل  
کیتے ہیں اور اس کی توجیہ یہ بیان کی ہے کہ لم یکن ابن بن تغلب یعرض  
للسیخین اصلاً بل قد لیعترقد علیاً افضل منهما اه ملاحظہ ہو (جلد ۱  
صفحہ ۲۵) جب کہ امام عبد الرزاق اس تفضیل کے بھی قائل نہیں (کما مر)  
پس عقیدہ تفضیل کے باوجود ”ابن“ مذکورہ قبل احتجاج ہے تو امام عبد الرزاق جو  
اس سے کوسوں دور ہیں کیوں لائق احتجاج نہیں؟

### قول نسائی ”فیہ نظر“ کا صحیح محل:-

امام نسائی سے ان کے بارے میں ”فیہ نظر“ کے الفاظ بھی علی الاطلاق  
نہیں بلکہ ان کا ایک خاص مفہوم ہے جس کی وضاحت پوری عبارت کے دیکھنے  
سے ہوتی ہے چنانچہ ان کے مکمل الفاظ اس طرح ہیں :- ”قال النسائی فیہ  
نظر لمن کتب عنہ بالآخرہ کتب عنہ احادیث مناکیر“ ملاحظہ ہو (

ہندیب الہندیب جلد ۶، صفحہ ۲۸۰) جو اپنے اس مفہوم میں واضح ہے کہ یہ لفظ امام نائی نے محض ان کی آخری عمر کی رویات کے بارے میں بولے ہیں نہ کہ ان کی ہر روایت کے بارے میں جیسا کہ مولف نے اس کا حلیہ بگاڑ کر پیش کر کے یہ مخاطل دینے کی ملعون کوشش کی ہے۔

اس مقام پر مولف نے عربی کا جو شعر لکھ کر اپنی عربی و اپنی کی ڈیک ماری ہے اپنے ذہن فتوں کے سامنے آجائے کے بعد اسے چاہئے کہ وہ اب اس کا اور د کر کے اپنے اوپر دم کر دے۔ وہو هذا

کم من عائب قولًا صحيحاً أفتته من الفهم السقيم  
مولف کی دو غلہ پالیسی سینہ زوری اور عاجزی :-

اس ضمن میں ہم نے تحقیقی جائزہ میں ۲۰ رکعت تراویح کی روایت کے راجح ہونے کی ایک دلیل یہ پیش کی تھی کہ :- "اس کی ایک اور وجہ ترجیح یہ بھی ہے کہ تاریخ اور حدیث کی کسی کتاب میں سوائے اس شاذ روایت کے یہ کہیں نہیں ہے کہ کبھی کسی امام یا اسلامی حاکم نے حرم کعبہ یا حرم مدینہ میں آٹھ رکعت تراویح پڑھائی ہو یا اس کا فتویٰ دے کر اسے مروج کیا ہو و من ادعی  
 فعلیہ البیان) اہ۔ ملاحظہ ہو (تحقیقی جائزہ صفحہ ۲۷)

مولف نے بے ڈھنگی زبان میں اس کا جو دو غلہ پالیسی اور سینہ زوری پر مبنی جواب لکھا ہے وہ بھی پڑھنے اور سردھنے کے لائق ہے چنانچہ اس نے لکھا ہے جب اس خلیفہ علیؑ نے جس کی بیت سے کفر کی ساری دنیا لرزتی ہے الی بن کعب اور تمیم داری رضی اللہ عنہما سے حکم دے کر وتر سمیت گیارہ گیارہ تراویح پڑھوائی تھیں تو پھر کسی اور حاکم کی کیا ویپرورہ گئی بلکہ اسی حکم سے گیارہ رکعت پر محلہ کا اجماع ہافتہ ہوا اور اس کے خلاف سب جھوٹا پروپیگنڈا ہے بسند صحیح یا حسن کچھ بھی ثابت نہیں۔ سب جھوٹ ہی جھوٹ ہے یعنی بیس تراویح کے

متعلق اجماع صحابہ کا دعویٰ اہ بلفظ ملاحظہ ہوتے ہو:- (گلی نامہ صفحہ ۲۵)

الجواب (اقرارِ محجز) :-

مولف نے اپنے اس جواب میں ایک ہی چیز کو دعویٰ پھر اسی کو دلیل بنایا ہے جسے اصطلاحِ مناظرہ میں مصادرہ علی المظلوب اور سینہ زوری کہا جاتا ہے جو مجرم کی دلیل ہوتا ہے۔ ہم نے کہا تھا کہ ॥ رکعت والی زیر بحث روایت حقائق کے خلاف ہے کہ کوئی ایک بھی روایت اس کی متوید ہے نہ سلف میں وہ کسی امام کا مذہب ہے، ازروئے انصاف اس کا فرض تھا کہ وہ اس کی کوئی تائید لاتا مگر وہ معرض بیان میں بیان سے نہ صرف خاموش رہا بلکہ سینہ زوری سے اسی زیر بحث روایت کے اپنے اس دعویٰ کی دلیل ہونے کا دعویٰ کر دیا جو اس کی اقراری تکمیل فاش کا بیتن شوت اور اس کا واضح اقرارِ مجرز ہے۔ کیونکہ اگر اس کے پاس اس کی کوئی دلیل ہوتی تو وہ اسے ضرور پیش کرتا جو اس کے جھوٹے ہونے کے لیے کافی ہے لیکن اس کے باوجود یہ کذاب شخص پوری امت کو جھوٹا قرار دے رہا ہے۔ رہا مولف کا بیس پر صحابۃ کرام کے اجماع کے دعویٰ کو جھوٹ کہنا؟ تو اس قسم کی ہوائی باتیں اس ہوائی مولوی سے کوئی نئی بات نہیں ہیں۔ بلکہ یہ اس کی پرانی عادت ہے بات بات پر وہ ایسے بے بنیاد دعوے کرتا ہے جن کی کوئی دلیل اس کے پاس نہیں ہوتی اور ایسی بعض باتیں جو ثابت شدہ حقیقت ہیں، چکتے سورج کی روشنی میں بھی وہ اسے نظر نہیں آتیں۔ جب آٹھ تراویح کا سنت نبوی مطلیغ معارض اور غیر شاؤ روایت سے ثابت نہیں اور دور اول سے لے کر آج تک کسی ایک بھی صحیح العقیدہ عالم کے اس کا قائل ہونے کی کوئی صحیح دلیل نہیں تو بیس پر بسب کا اجماع تو ہو گیا ورنہ اجماع ہوتا ہی کیا ہے۔ علاوہ ازیں یہ اجماع کی بات صرف ہمارے علماء و فقیہاء ہی نے نہیں کی بلکہ خود مولف کے ایک عظیم پیشو و مولوی ابن تیمیہ نے بھی لکھا ہے (کمانی فتاویٰ)

پس اگر یہ جھوٹ اور خلاف حقیقت ہے تو اس پر جو دفعہ عائد ہوتی ہے اس کا  
نزلہ ہم پر گرانے کی بجائے مؤلف اپنے ان تیمیہ صاحب ہی کی خبر لے

س یوں نہ دوڑیے برچھی تان کر  
اپنا بیگانہ ذرا پچان کر

### دو غلہ پالیسی :-

پھر مؤلف کی یہ حالت زار بھی لائق دید ہے کہ اس نے اپنے اس گالی نامہ  
میں صرف تین صفحات پہلے تین طلاقوں کے بارے میں حضرت فاروق اعظم کے  
ایک فیصلہ کو مخفی اس لیے رد کر دیا ہے کہ وہ اس کے مزعومہ دھرم کے خلاف  
تھا لیکن جب اس نے بزم خویش اور خوش فہمی سے آپ سے منسوب ایک  
روایت کو اپنے مفید مطلب تھا تو وہی فاروق اعظم جن کے فیصلہ کو معاذ اللہ دو  
ٹوک لفظوں میں رسول اللہ ﷺ کے حکم اور فیصلہ کے خلاف "لکھ دیا تھا  
اور اسے ذرہ بھر بھی شرم محسوس نہیں ہوئی تھی، ان کے گن گاتے ہوئے ان کی  
ایمانی بیبٹ کو سراہا اور ان کی لکار سے کفری دنیا کو لرزہ براندام بتایا جا رہا ہے اور  
آپ کے (اس مزاعم) فیصلہ کو سب کے فیصلہ پر ترجیح دی جا رہی ہے جو مؤلف  
کی سخت دو غلہ پالیسی اور شدید چال بازی ہے۔ حق ہے کہ نجدی بوقت ضرورت  
ہر سیاہ و سفید کر جاتے ہیں۔

نجدی ٹولہ واہ بھئی واہ

### مؤلف کی سخت کج فہمی یا ہیرا پھیری :-

ہم نے اس پر مزید لکھا تھا کہ:- "اور یہ ہو بھی کیسے سکتا ہے کہ فاروق  
اعظم مسجد نبوی میں ایک متفقہ فیصلہ کریں اور عمل اس پر کوئی بھی نہ کرے اور  
اسنے بڑے واقعہ کے عملی نمونے کا ذکر کہیں بھی نہ ہوا ملاحظہ ہو (تحقیقی جائزہ

صفہ ۲۷) جس کا محمل یہ تھا کہ حضرت فاروق اعظم حکم دین آٹھ کا اور لوگ  
پڑھیں میں یہ قطعاً ناممکن ہے لہذا آپ کے عہد میں صحابہ و تابعین کا بیس  
پڑھنا اس امر کی دلیل ہے کہ آپ نے آٹھ کا حکم قطعاً نہیں دیا جو آٹھ والی  
روایت کے مذوق با مطل بونے کی دلیل ہے نیز اس سے حضرات صحابہ و تابعین  
پر اولی الامر کی حکم عدوانی بھی لازم آئے گی جو قطعاً صحیح نہیں۔ مؤلف نے اس کا  
کوئی تسلی بخش جواب دینے کی بجائے مخفی خانہ پری اور اپنے جلال عوام کو خوش  
کرنے کی غرض سے اس کے جواب میں صحیح بخاری اور موطا مالک کے حوالہ سے  
وہ روایت ذکر کر دی ہے جس میں حضرت فاروق اعظم کے، صحابہ و تابعین کو مسجد  
نبوی شریف میں ایک امام پر جمع کرنے کا ذکر ہے جو تراویح کی تعداد رکعت کے  
بیان سے قطعاً خاموش اور اس سے بالکل غیر متعلق ہے۔ پس یا تو مؤلف اپنی  
تاریخی کج فہمی کی وجہ سے ہماری بات کو سمجھ نہیں سکا یا پھر اس نے عمدًا "ہیرا  
پھیری سے کام لے کر لوگوں کو دھوکہ دینے کی نہ موم کو شش کی ہے۔ ولنعم ما  
قیل من چ مے سرایم طبورہ من چ مے سراید۔

### خانہ ساز اضافہ اور ڈھنائی :-

مؤلف نے بحوالہ بخاری اور موطا جو روایت لکھی ہے اس کا کوئی ایک بھی  
ایسا لفظ نہیں جس کا یہ معنی ہو کہ حضرت عمر نے اپنے مقرر فرمودہ امام کو گیارہ  
رکعت مع الوتر پڑھانے کا حکم دیا ہو جب کہ مؤلف کی ذمہ بھی اسی امر کو ثابت  
کرنا تھا۔ لیکن یہ دیکھ کر اس کے اس رسالہ کے قاری کی آنکھیں کھلی کی کھلی رہ  
جاتی ہیں کہ مؤلف نے اس کی خانہ ساز تشریح میں یہودیانہ تحریف کا ارتکاب  
کرتے ہوئے اس کے راوی عبد الرحمن بن عبد القاری سے منسوب کر کے نہایت  
درج ڈھنائی اور بیشتری سے لکھ دیا ہے کہ انہوں نے "آکر دیکھا کہ لوگ مسجد  
نبوی میں ایک ہی امام ای بن کعب کے پیچھے تراویح پڑھ رہے تھے جن کو انہوں

وہنے اصول کے مطابق بدعت سیئہ اور بدعت نہ مومہ قرار پاتا ہے پس یہ روایت مؤلف کے لیے "فَرِّ منَ الْمُطْر وَاسْتَقِرْ تَحْتَ الْمِيزَاب" (بادش سے بھاگا اور پرنالے کے نیچے آکھڑا ہوا) نیز "سائب کے منه میں چچھوندر" کائنہ دار اور اس کا درفع وقتی کرتے ہوئے اسے مان لیتا اس کی مذہبی خودکشی کی بدترین مثال ہے (جیسا کہ صفحہ پر اس کی تفصیل گزر چکی ہے)

### سعودی بحدی اور میں تراویح :-

ہم نے گیارہ رکعات والی امرفاروقی والی روایت کا معلوم ہونا بیان کرتے ہوئے اس کی ایک دلیل یہ پیش کی تھی کہ:- یہی وجہ ہے کہ آج بھی مکتبہ اور مدینہ منورہ میں (باوجود یہ غیر مقلدین کے ہم عقیدہ بحدیوں کی حکومت ہے مگر وہ پھر بھی) تراویح ۲۰ رکعات ہی پڑھتے پڑھاتے ہیں اہ " ملاحظہ ہو (تحقیق

جائزہ صفحہ ۲۷)

اس کے جواب میں مؤلف نے کافی ہاتھ پاؤں مارنے کی کوشش کی ہے مگر وہ اس قدر ولد میں پھنسنے ہیں کہ اس کا ہر جواب اس کے لیے وہاں بنائیا ہے۔ اگر اس قسم کے ایک دو مناظر اس مذہب کو مزید الاث ہو جائیں تو پھر ہمیں کچھ لکھنے کی ضرورت پیش نہیں آیا کرے گی۔ بلکہ اپنا پیڑھ غرق کرنے کے لیے یہ خود بھی کافی رہیں گے۔ (وہاں المقصود)۔ چنانچہ کبھی تو وہ کہتا ہے کہ وہ نام کے خلیل ہیں۔ اور اپر سے بیس کے اور اندر اندر بے آٹھ کے قائل ہیں۔ کبھی کہتا ہے آٹھ سنت ہے باقی نفل۔ کبھی کہتا ہے ہم ان کے مقلد تھوڑے ہیں جن میں سے ہر ایک جواب اس کے لیے "کندر گلو" بلکہ "موت احر" کی حیثیت رکھتا ہے (جیسا کہ صفحہ پر مفصلًا "گزر چکا ہے")

### آخری کیل:

آخری کیل کے طور پر اس کا ایک واضح قرینہ ہم نے یہ بیان کیا تھا کہ:-

گیارہ رکعت پڑھانے کا حکم دیا تھا" اہ۔ ملاحظہ ہو (گالی نامہ صفحہ ۳۸) پھر مزید جھوٹ بولتے ہوئے دیدہ دلیری اور شوخ چشمی سے یہ بھی لکھ دیا ہے کہ وہ "اس پر لوگوں کا عمل یعنی مسجد نبوی میں بیان کر رہے ہیں اور یہ اس صدی کا بریلوی مولوی انکار کر رہا ہے" (صفحہ ۳۸)

حالانکہ کسی "بریلوی مولوی" نے ایک امام پر جمع ہو کر اجتماعی طور پر تراویح پڑھنے پڑھانے کا کوئی انکار نہیں کیا۔ انکار کیا ہے تو صرف مؤلف کے اس جھوٹ کا کیا ہے کہ موطا اور بخاری میں ہے کہ حضرت عمر نے اس امام کو گیارہ رکعت تراویح مع الوت پڑھانے کا حکم دیا تھا۔

### ریت کی دیوار:-

پھر بناء الفاسد علی الفاسد کے طور پر اپنے اسی مفروضہ کے ہمارے یہ لکھ دیا کہ "اب سچا کے کہا جائے امام عبدالرحمن رحمۃ اللہ علیہ کو یا اس بریلوی مولوی کو؟ اخ لمحاظہ ہو (صفحہ ۳۸)"

جس کی حیثیت ریت کی دیوار بلکہ تاریخ عکبوت سے کم، نہیں کیونکہ راقم الحروف نے امام عبدالرحمن کے اس بیان کا انکار ہی نہیں کیا۔ پس جھوٹا ہونے کا وصف دراصل مؤلف ہی کا ہے جس نے وجہ و تلیس سے کام لے کر اپنی طرف سے ایک ایسی بات بنا کر اسے ہم سے منسوب کر دیا ہے جو ہم نے کہی ہی نہیں۔ فلعنۃ اللہ علی الکاذبین

### مذہبی خودکشی کی بدترین مثال:-

مؤلف کی پیش کردہ اس روایت میں ایک ایسے کام کو حضرت فاروق اعظم کا "اچھی بدعت" کہنا مذکور ہے (جسے خود مؤلف نے بھی نقل کیا ہے) جو بہیت کذائی رسول اللہ ﷺ سے ثابت نہیں یعنی رمضان المبارک میں باقاعدہ اور بالالتزام باجماعت نماز تراویح۔ جو مؤلف اور اس کی جماعت کے بے

الساختة في المسجد ورجونا ان تصلى بنا فقال انى تخشى ان

یکتب علیکم ” جس کا ترجمہ مؤلف نے ان لفظوں میں کیا تھا : جابر لفظ علیہ السلام فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ہمیں ماہ رمضان میں آٹھ رکعات (تراویح) اور تر پڑھائے پھر دوسری رات بھی ہم مسجد میں آپ کی آمد کا انتظار کرتے رہے کہ آپ تشریف لا کر ہمیں نماز (تراویح) پڑھائیں لیکن آپ تشریف نہ لائے حتیٰ کہ ہمیں انتظار کرتے کرتے صبح ہو گئی پھر ہم نے آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر گزارش کی کہ اے اللہ کے رسول کل رات صبح تک ہم آپ کا انتظار کرتے رہے کہ آپ تشریف لا کر ہمیں نماز (تراویح) پڑھائیں تو آپ نے فرمایا کہ میں اس ڈر سے نہیں آیا کہ کہیں تم پر اس طریقہ سے نماز (تراویح) فرض نہ ہو چائے ” اہ بلفظہ (ملاحظہ ہو صفحہ ۳)

**الجواب:-**

اس کا مکمل اور مکت جواب تحقیقی جائزہ (صفحہ ۱۹ تا صفحہ ۲۳) میں گزر

چکا ہے۔ مزید سنئے:-

اولاً ” ”مسئلہ تراویح“ اور ” ”گالی نامہ“ میں تعارض ہے۔

مؤلف نے اس روایت کے الفاظ انی خشیت ان یکتب علیکم ”

کا اردو ترجمہ اپنے سابقہ رسالہ مسئلہ تراویح میں اس طرح لکھا تھا "میں اس ڈر سے نہیں آیا کہ کہیں تم پر اس طریقہ نماز (تراویح) فرض نہ ہو جائے" (ملاحظہ ہو صفحہ ۳)

جب کہ گلی نامہ میں انہی الفاظ کو اردو میں اس طرح بیان کیا ہے کہ :-  
چوتھی رات آپ نے فرضیت کے خدشے سے ان کو نماز تراویح نہیں پڑھائی ۔  
ملاحظہ ہو (صفحہ ۲۸) ۔

”یہ روایت اگر اپنے ظاہر متن پر صحیح ہوتی تو امام مالک جو اس حدیث کے راوی ہیں اسے اپنا مذہب بناتے اور آٹھ تراویع کے قائل ہوتے اور اہل میہہ بھی اس پر عمل کرتے مگر حقیقت اس کے بر عکس ہے کیونکہ اہل میہہ اور امام مالک و تر اور اس کے بعد والی دو رکھتوں سمیت اکتالیس رکھات تراویع کے قائل ہیں۔“  
ملاحظہ ہو (صفحہ ۲ تحقیق، حائزہ)۔

اس کا بھی مؤلف سے کوئی تسلی بخش جواب نہیں بن پڑا۔ پس اس نے لوگوں کو دھوکہ دینے اور اپنے جالل عوام سے اپنی ورق سیاہی کے عوض داد تحسین وصول کرنے کی غرض سے ایک بار پھر محض الفاظ بدل کر اس بحث کو دھرا دیا ہے کہ امام مالک و ترمیت گیارہ رکعات تراویح کے قائل تھے جو اس کی ذلت آمیز شکست فاش کی روشن دلیل ہے۔ اس کی تفصیل بھی گزشتہ اور اس میں گزر چکی ہے۔ ملاحظہ ہو (صفحہ ..... تاصفحہ ..... رسالہ بڑا)

بہت شور سنتے تھے پہلو میں دل کا  
جو چیرا تو اک قطرہ خون نہ نکلا

**بحث روایت جابر لصخن الله بنه شمان رکعت:**

مولف نے اپنے سابقہ رسالہ "مسئلہ تراویح" میں اپنے ہی ایک غیر مقلد مولوی مبارک پوری کی تقیید کرتے ہوئے اس کی کتاب تحفۃ الاحوڑی سے نقل لگا کر طبیعی صغير، قیام اللیل مروزی، ابن خزیمہ، ابن حبان اور میزان الاعتدال کے حوالہ سے آٹھ تراویح کے مسنون ہونے کی دوسری دلیل کے طور پر حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے منسوب یہ روایت پیش کی تھی:-

”صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي شَهْرِ رَمَضَانِ ثَمَانَ رَكَعَاتٍ  
وَأَوْتَرَ فَلَمَا كَانَتِ الْقَابِلَةُ اجْتَمَعَنَا فِي الْمَسْجِدِ وَرَجُونَا أَنْ يَخْرُجَ  
فِلَمْ نَزَلْ فِيهِ حَتَّىٰ اصْبَحَنَا ثُمَّ دَخَلْنَا قَلْنَا يَا رَسُولَ اللهِ اجْتَمَعَنَا

ان دونوں ترجیوں میں واضح تعارض پایا جاتا ہے کیونکہ سابقہ ترجمہ کاملاً  
یہ ہے آپ ﷺ نے تراویح کی جماعت کی فرضیت کے خوف سے اے  
ترک فرمادیا تھا جب کہ دوسرے ترجمہ کا مفہوم یہ ہے کہ خود نفس تراویح کی  
فرضیت کے خوف سے آپ نے اے چھوڑ دیا تھا۔ بہر حال اس سے مؤلف کی  
ذہنی پریشانی کی نشاندہی ہوتی ہے کہ "تحقیقی جائزہ" کی ضرباتِ قاہرہ نے واقعی اپنا  
اثر وکھلایا اور اسے کیفر کدار تنک پھونچالا ہے۔ فلکہ الحمد۔  
ٹھانیا" :-

اس کا ایک جواب وہی ہے جو ہمارے پیش نظر رسالہ میں (صفحہ .... پر)  
گزر چکا ہے (جس کا خلاصہ یہ ہے) کہ جس روایت پر بالکلیہ تمام امت  
مسلمہ یا امت مسلمہ کی واضح اکثیریت کا عمل نہ ہو، وہ بظاہر باعتبار سنہ اگرچہ کتنی  
ہی صحیح کیوں نہ ہو، فی الحقيقة متوال یا پھر غیر صحیح ہو گی، اسی کو اصطلاح محدثین  
میں معلول اور معلول کہا جاتا ہے جس کی سیئنکوں مثالیں حدیث اور اصول کی  
کتابوں میں موجود ہیں اور یہ قائدہ مسلمات میں ہے جس کا صحیح ہونا موقوف اور  
اس کے مسلم پیشواؤں کو بھی تسلیم ہے۔ ازاں جملہ ایک یہ ہے کہ (۱)۔ غیر  
مقدین کے پیشوائیں حرم نے حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے منسوب  
ہر اس روایت کو موضوع اور من گھڑت قرار دیا ہے جس میں آپ سے قرآن  
مجید کی آخری دو سورتوں (معوذین) کی قرآنیت کے انکار کو منسوب کیا گیا ہے  
حالانکہ ان میں سے بعض روایات خود صحیح بخاری میں بھی ہیں۔ جو مسئلہ ہذا کے  
حوالہ سے ان کا بالکل درست موقف ہے جس کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ یہ  
روایتیں خبر واجد ہیں جو تو اس کے خلاف ہیں کیونکہ قرأت عاصم برادریت امام حفص  
جو پورے جہاں میں پڑھی پڑھائی جاتی ہے متواتر ہے اور یہی قرأت ابن مسعود  
بھی ہے کیونکہ امام عاصم کا یہ سلسلہ قرأتِ الٰہی تنک پھونچتا ہے۔ اگر ان روایتوں

کو مان لیا جائے تو متواتر کا انکار لازم آتا ہے جو کفر ہے۔ (و ہو بری من  
ذالک مائیہ الف مرّة)۔

۲ - صحیح ابن خزیمہ عربی (جلد ا صفحہ ۲۳۸ طبع مکتبۃ المکرّمہ) میں امام ابن  
خزیمہ شافعی نے ایک حدیث نقل کی ہے جس میں رسول اللہ ﷺ کے  
بارے میں ہے کہ آپ جب صلوٰۃ قیام اللیل ادا فرماتے تو تکمیل تحریمہ (اللہ اکبر)  
تین بار کہتے۔ پھر شاء پڑھنے کے بعد تین مرتبہ لا الہ الا اللہ پھر تین مرتبہ اللہ اکبر  
کہہ کر تقویٰ پڑھتے۔ اس کے بارے میں امام ابن خزیمہ فرماتے ہیں :- و ہذا  
الخبر لم يسمع في الدعاء لافى قديم الدهر ولا فى حدیثه استعمل  
هذا الخبر على وجه ولا حکی لداعن من لم نشابهه من العلماء انه  
كان يكابر لافتتاح الصلوٰۃ ثلث مرات ثم يقول سبحانك اللهم اللخ -  
يعنى ماضی و حال میں، کیسی نہیں سن گیا کہ یہ حدیث بعینہ کسی ایک بھی اہل علم کا  
معمول ہے ہو اور نہ ہی ہمارے مطابع کے مطابق کسی عالم سے متفق ہے کہ اس  
نے شاء سے قبل تین بار تکمیل تحریمہ کی ہو۔ ملاحظہ ہو (صحیح ابن خزیمہ جلد ا صفحہ  
۲۳۹) جیسا کہ صفحہ نمبر پر گزر چکا ہے۔

۳ :- حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کے تلمیز رشید قاضی شاء اللہ  
صاحب پانی پتی رقطراز ہیں : فترکہم قاطبة العمل بحدیث دلیل علی  
کونہ منسوخاً او مُوَوْلَاً" یعنی آئمہ اربعہ اور ان کے اصحاب کا کسی حدیث  
پر بالکلیہ عمل نہ کرنا اس امر کی دلیل ہے کہ وہ منسوخ ہے یا پھر مسؤول ہے۔  
ملاحظہ ہو (تفسیر مظہری جلد ۲ صفحہ ۶۳)۔

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ پیش نظر روایت جابر (ثانی رکعت) بھی  
برقرار تسلیم صحت بھی قطعاً" مسؤول یا غیر صحیح ہے کیونکہ یہ آئمہ اسلام بالخصوص  
اربعہ اركان میں سے کسی کا نہ ہب، نہیں۔ اگر واقع میں یہ صحیح ثابت ہوتی تو کم از  
کم کوئی ایک امام تو اس پر ضرور عمل کرتا۔ (ولکن اذلیس فلیس).....

روایت جابر کے حوالہ سے مؤلف کے واویلا کا پوسٹ مارٹم:-

ہمارے اس اصولی جواب کے بعد اگرچہ اس پر منید کچھ لکھنے کی چند اس ضرورت نہیں اور روایت ہذا کو صحیح ثابت کرنے کے حوالہ سے مؤلف نے جتنی کوششیں کی ہیں ان سب کا اکمل طور پر جواب اگرچہ اس میں آگیا ہے، تاہم چونکہ ہم وعدہ کر چکے ہیں کہ ہمارا یہ جواب، ترکی بہ ترکی ہو گا، اس لیئے اس عہد کا اینفاع نیز رسالہ کی نیج کو برقرار رکھنے کی غرض سے ہم مؤلف کے اس واویلا کا تفصیلی پوسٹ مارٹم کر دینا بھی ضروری خیال کرتے ہیں جو اس نے ہمارے ان جوابات پر کیا ہے جو ہم نے زیر بحث روایت کے رو میں پیش کیے ہیں۔ والله یقول الحق و هو يهدى السبيل۔

انکار تعارض کا پوسٹ مارٹم:-

ہم نے زیر بحث روایت کے شدید ناقابل احتجاج اور سخت ضعف ہونے کی ایک وجہ یہ بیان کی تھی کہ یہ روایت ان احادیث صحیحہ کیثو سے متعارض ہونے کی وجہ سے ساقط الاعتبار ہے جن میں تین راتیں باجماعت نماز تراویح کے پڑھنے کا ذکر ہے جو صحیح بخاری صحیح مسلم، ابو داؤد، نسائی، ترمذی اور ابن ماجہ وغیرہ کتب حدیث میں موجود ہیں جبکہ اس روایت میں صرف ایک رات باجماعت تراویح پڑھنے کا ذکر ہے یا پھر یہ کوئی اور واقعہ ہے جسے تراویح سے کوئی تعلق نہیں۔ ملاحظہ ہو۔ (تحقیق جائزہ صفحہ ۲۰)۔

اس کے جواب میں:-

مؤلف نے محض اپنے رسالہ کا جنم بڑھانے نیز اپنے جلال عوام کو خوش کرنے کی غرض سے چند لفظوں کی بات کو تقریباً تین صفحوں میں پھیلا کر پیش کیا ہے اور فضول تحریر کر کے اپنے نامہ اعمال کی طرح تین صفحے سیاہ کر دیئے ہیں جس کا مختصر خلاصہ یہ ہے کہ ان میں کوئی تعارض نہیں کیونکہ حضرت جابر ان تین

راتوں میں سے آخری رات میں آئے تھے جن میں تراویح باجماعت پڑھی گئی تھی جبکہ یہ بھی کہیں نہیں ہے کہ ان تین راتوں میں بلا استثناء تمام صحابہ کرام شریک تھے بلکہ ان تین راتوں والی روایات میں تصریح موجود ہے کہ پہلی رات کچھ دو مری رات اس سے زیادہ اور تیسرا رات اس سے زیادہ صحابہ کرام شریک ہوئے۔ اہ ملخصاً۔ ملاحظہ ہو (گلی نامہ صفحہ ۲۸)۔

الجواب:-

اولاً:- مؤلف کا یہ جواب اس وقت قابل ساعت ہے کہ جب یہ حدیث صحیح ثابت ہوتی جبکہ حقیقت یہ ہے کہ اس کا مضمون قدیماً حدیثاً ائمۃ اسلام خصوصاً ائمۃ اربدہ میں سے کسی کا بھی نہ ہب، نہیں۔ پس یہ لفظی چکر اور یہ ہیرا پھیری مؤلف کو کسی طرح مفید نہ ہوئی (جیسا کہ اس کی تفصیل صفحہ اور صفحہ پر گزر چکی ہے)۔

ثانیاً:- مؤلف کو اتنی بھی لیاقت نہیں کہ وہ ہماری بات کو سمجھ سکے۔ ہم نے یہ گنتگو مؤلف کے انداز و مزاج کے مطابق کی ہے اور اس کے نئج پر یقیناً یہ روایت، تین راتوں والی احادیث صحیحہ کیثو سے یقیناً" متعارض ہے کیونکہ اس روایت کے جملہ طریق میں سے کسی ایک طریق میں بھی یہ تصریح، نہیں کہ اس میں مذکور آئندہ رکھات اہنی تین راتوں میں سے کسی ایک رات میں پڑھی گئی تھیں جبکہ کسی ایک بھی صحیح صریح حدیث سے تیسرا رات میں حضرت جابر کا شریک ہونا بھی ثابت نہیں۔ پس کسی صریح ثبوت کے بغیر اس نماز کے ان تین راتوں میں سے تیسرا رات میں ہونے کا قول کرنا نیز حضرت جابر کی شرکت کا قول دلیل کی بناء پر نہیں بلکہ محض مؤلف کے قیاس کی بناء پر ہو گا جبکہ اس کے نہ ہب میں قیاس، کا رب ابلیس اور شیوه شیطان ہے جیسا کہ وہ ہمارے خلاف بات کرتے اور بر سبیل غلط جملے کرتے ہوئے پڑھا کرتے ہیں "اول من قاس ابلیس"۔

اس لیے ان حقائق کی روشنی میں اس کے بغیر کوئی چارہ نہیں کہ اسے ان احادیث صحیح کیشہ سے متعارض یا پھر کوئی علیحدہ واقعہ کہا جائے ہے تراویح سے کوئی تعلق نہیں۔

### وبطريق آخر:

زیر بحث روایت میں مذکور نماز کے بارے میں احتمل ہے کہ ان تین راتوں میں سے کسی رات کی نماز ہو نیز یہ بھی احتمل ہے کہ یہ کوئی اور نماز ہو۔ اسی طرح ان راتوں میں سے تیسری رات کی تراویح میں حضرت جابر کی شرکت کے بارے میں بھی دو احتمل ہیں۔ ممکن ہے وہ اس میں شریک ہوں، یہ بھی ممکن ہے کہ وہ اس میں شریک نہ ہوں جبکہ مؤلف کے نجح پر کوئی بھی ایسی صحیح صریح دلیل نہیں جو مؤلف کے مطلوب کو معین کرے۔ پس اس حوالہ سے بھی یہ روایت ناقابلِ استدلال ٹھہری کیونکہ مسلم میں الفرقین قاعدہ ہے کہ ”اذا جاء الاحتمال بطل الاستدلال“۔ (والحمد لله ذی الاکرام و ذی الجلال) (ہو بھی سہی تو بھی قابلِ احتجاج نہیں کہ اس کا مضمون کسی ایک بھی امام کا مذہب نہیں۔ (کما مرانفا)

### حافظ ابن حجر کے عنديہ کی وضاحت:

حافظ ابن حجر عسقلانی نے فتح الباری میں اس روایت کے حوالہ سے جو گفتگو فرمائی ہے، اس کی توجیہ میں ہم نے بعد ضرورت اجمیل طور پر لکھا تھا: ”باتی حافظ ابن حجر عسقلانی نے اسے واقعہ واحدہ قرار دے کر ہو تظیق دینے کی کوشش کی ہے اس پر انہیں خود کو بھی یقین نہیں چہ جائیکہ اسے کسی دوسرے کے لیے جدت قرار دیا جائے۔“ اخ” ملاحظہ ہو (تحقیق جائزہ صفحہ ۳۰)۔

اس پر بھی مؤلف نے حسبِ عادت فضول تکرار کے ساتھ لایعنی گفتگو کرتے ہوئے اپنے رسالہ کا حجم بڑھانے نیز اپنے عموم کو خوش کرنے کی غرض سے

فتح الباری کی عربی عبارت نقل کی پھر دونس جاتے ہوئے اس کا اردو ترجمہ پیش کر کے یہ شور چلایا اور واپس لایا ہے کہ ان کی عبارت میں کوئی ایسا لفظ نہیں جو شک کو ظاہر کرتا ہے۔ (ملحصہ) ملاحظہ ہو (صفہ ۲۹، ۳۰)

### الجواب:-

یہ بھی مؤلف نے حسبِ عادت غلط بیانی کی ہے جو اسے کسی طرح مفید ہے نہ ہمیں کچھ مغرب کیونکہ اولاً ان کی اس عبارت میں یہ جملہ چکتے سورج کی طرح موجود ہے: ”فإن كانت القصة واحدة احتمل“ الخ۔ یہ خود مؤلف نے بھی نقل کر کے اس کا یہ اردو ترجمہ بھی کیا ہے کہ ”ابن حجر فرماتے ہیں کہ پھر اگر یہ قصہ ایک ہے تو اس چیز کا احتمال رکھتا ہے کہ حضرت جابر تیسری رات میں شریک ہوئے ہوں۔“ ملاحظہ ہو۔ (صفہ ۲۸، ۳۰)

قارئین کرام خود انصاف فرمائیں کہ جب مؤلف اس بات کو خود تسلیم کر رہا ہے کہ امام ابن حجر کی عبارت میں واقعی ”اگر یہ قصہ ایک ہے“ تو ”اس چیز کا احتمال رکھتا ہے“ کے جملے موجود ہیں تو اگر انہیں یقین تھا تو یہ جملے انہوں نے کیوں استعمال فرمائے۔ آخر شک کیسے ہوتا ہے۔

حافظ ابن حجر عقیل و فہیم شخص تھے اس لیے انہوں نے محتاط جملے لکھے ہیں جو مانحن فیہ کی زبردست دلیل ہیں مگر اس بنا پر محدث کو اتنی بھی صلاحیت نہیں کہ علماء کے کلام کو سمجھ سکے اس لیے وہ قدم قدم پر سخت علمی ٹھوکریں کھاتا چلا جا رہا ہے۔ اگر تھوڑی دیر کے لیے یہ بھی مان لیا جائے کہ انہوں نے شک کو ظاہر کرنے والا ایک لفظ بھی نہیں بولا تو بھی یہ مؤلف کی دلیل نہیں کہ یہ روایت ہی سرے سے ائمۃ اسلام کا غیر معمول بہ ہونے کی وجہ سے ناقابلِ احتجاج ہے۔ (جیسا کہ ابھی گزر چکا ہے)۔

وجہ دوم پر اعتراض کا پوست مارٹم:-

اس روایت کے ناقابلِ احتجاج ہونے کی دوسری وجہ ہم نے یہ بیان کی تھی کہ:- "نمایزِ تراویح کے اس واقعہ کو متعدد صحابہؓ کرام نے روایت کیا ہے اور یہ روایتیں صحاح سے وغير حادث میں موجود ہیں مگر ان میں سے کسی روایت میں آئھہ یا آئھہ سے کم رکعت کا کسی صحابی نے کچھ ذکر نہیں کیا پس اس وجہ سے بھی یہ روایت تحفظ نظر ہے۔" ملاحظہ ہو (جائزہ صفحہ ۲۰)

ہمارا یہ کلام بھی مؤلف کے حسبِ مزاج تھا مگر مؤلف اتنا بد مزاج واقع ہوا ہے کہ اسے اپنے مزاج کی بھی خبر نہیں۔ اس کی تفصیل بھی وہی ہے جو وجہ اول پر اعتراض کے جواب میں ابھی گزر چکی ہے۔

تلبیس شدید:-

اس مقام پر مؤلف نے شدید تلیس کا ارتکاب کرتے ہوئے لوگوں کو یہ تاثر دینے کی نہ موم کوشش کی ہے کہ ہمیں معاذ اللہ اس روایت کے صحابی راوی حضرت جابر کے لقہ و عادل ہونے پر شک ہے۔ (ملاحظہ ہو صفحہ ۳۰) جس پر جتنی لعنت کی جائے کم ہے کیونکہ یہ ہمارا مذہب ہے نہ مطلب۔ در حقیقت اس سے ہم نے اس کے مرکزی راوی عیسیٰ بن جاریہ کے حوالہ سے کلام کی طرف اشارہ کیا ہے جو سخت ضعیف ہے جس پر محدثین کی جرحوں کو ہم وجوہ چہارم کے تحت بیان کیا ہے۔ (کما سیاتی قربیا) جس کا مؤلف کو بھی یقین کی حد تک علم ہے مگر عیاری مکاری اور دجل و تلیس جس کی طبیعت ثانیہ ہو وہ اس قسم کی ہوائی باتیں نہ کرے تو کیا کرے۔ گویا یہ طریق کار اپنا کر اپنے عوام کو راضی کرنا مؤلف کی ذاتی یا نہ بھی مجبوری ہے اور مجبور، مرفوع القلم ہوتا ہے۔

پھر صحابہؓ کرام رضی اللہ عنہم کے باری میں بھی یہ تاثر وہ شخص دے رہا ہے جو اتنا بڑا گستاخ ہے کہ دو ٹوک لفظوں میں حضرت فاروقؓ اعظم کے فیصلوں کو

بھی اپنے گستاخ قلم سے خلاف رسول ﷺ کہتا ہے (جس کی تفصیل صفحہ ..... پر گزر چکی ہے)۔ پس یہ ساری کاروائی محض معارضہ بالقلب کے طور پر اپنے ..... کو ڈھانپنے کی غرض سے کی گئی ہے۔

#### ۴۔ شرم تم کو مگر نہیں آتی

وچ چہارم پر اعتراض کا پوست مارٹم:-

ہم نے اس روایت کے ناقابلِ احتجاج اور سخت ضعیف ہونے کی چو تھی وجہ بیان کرتے ہوئے لکھا تھا کہ:- اس روایت کی سند میں عیسیٰ بن جاریہ نامی ایک راوی ہے (ملاحظہ ہو قیام اللیل صفحہ ۱۵۵، ۱۹۶) جو سخت ضعیف ہے اور اس پر ائمۃ حدیث نے شدید جریم کی ہیں پس اس وجہ سے بھی یہ حدیث غیر صحیح قرار پائی۔ چنانچہ میزان الاعدال (جلد ۳، صفحہ ۳۳) اور تہذیب التہذیب (جلد ۸ صفحہ ۲۰۷) میں ہے امام بیہقی بن معین نے فرمایا کہ یہ قابلِ اعتماد نہیں ہے، اس کے پاس مکفر (ضعیف) احادیث کا ذخیرہ تھا اور اس سے یعقوب قمی کے بغیر کسی نے روایت نہیں لی۔ امام ابو داؤد اور امام نسائی نے فرمایا یہ مکفر الحدیث ہے۔ امام ابن عدی نے فرمایا اس کی تمام حدیثیں غیر محفوظ ہیں۔ ایک روایت میں امام نسائی نے فرمایا کہ یہ متروک الحدیث ہے یعنی محدثین نے اس سے روایت کرنا چھوڑ دیا تھا۔ "اھ۔ ملاحظہ ہو (تحقیق جائزہ صفحہ ۲۱)"

#### اس گھر کو آگ لگ گئی:-

اس کے جواب میں مؤلف کی جو حالت زار ہے وہ لائق ویدی ہے۔ وہ چلا تو تھا اپنے اس راوی کو سہارا دینے کے لیے مگر ایسا حواس باختہ ہوا کہ "گرتی ہوئی دیواروں کو ایک دھکا اور دو" کا صحیح مصدق بن کر کھلے بندوں یہ بات تسلیم کر لی کہ ہم نے عیسیٰ بن جاریہ پر محدثین کی جو جریم نقل کی ہیں وہ واقعی ان

محمد شین سے ثابت ہیں چنانچہ اس حقیقت کو تسلیم کرتے ہوئے اس نے لکھا ہے : ”باقی رہا سوال اس پر جرحوں کا کہ یحییٰ بن معین، ابو داؤد، نسائی نے اسے منظر الحدیث کپڑا ہے اور سابق، عقیلی ابن عدی نے اسے ضعیف کہا ہے تو اس کے ساتھ اس کو امام ابو زرعہ رازی، امام ابو حاتم اور ابن حبان نے ثقہ بھی تو کہا ہے تو ایسے روایت حسن کے درجہ میں ہوتی ہے اخ” ملاحظہ ہو۔ (گالی نامہ صفحہ ۳۱)

### اقول: اولاً:-

مؤلف نے اپنے اس بیان میں تسلیس اور جھوٹ سے کام لیا ہے۔ امام ابو زرعہ نے اس کے بارے میں ثقہ کا لفظ نہیں بولا جیسا کہ مؤلف نے یہ تأثیر دینے کی کوشش کی ہے بلکہ انہوں نے ”لا باس بہ“ کہا ہے امام ابو حاتم نے قطعاً ”اس کی کوئی توثیق نہیں کی۔ مؤلف اس میں سچا ہے تو اس بارے میں اصل عبارت کے اصل لفظ پیش کرے۔ باقی ابن حبان نے اسے کتاب الشفعت میں ذکر کیا ہے جس سے کوئی فرق نہیں پڑتا اور ائمۃ محمد شین کی مذکورہ شدید جرحوں کے مقابلہ میں کوئی وقعت نہیں۔

### ثانیاً:-

اگر یہ کلیہ ہے اور مؤلف کے نزدیک ہے کہ ایسے روایت کی حدیث، حسن کے درجہ میں ہوتی ہے تو میں تراویح کی حدیث مرفع ”کان یصلی فی رمضان عشرین رکعة“ کے روایت..... کے بارے میں یہ اصول ذہن میں اتر گیا۔ جب کہ بعض ائمۃ نے اس کی توثیق کی ہے بلکہ درحقیقت اس پر کوئی جرح قادح ثابت ہی نہیں (کما مرتفیل) جب کہ اس کے مقابلہ میں کوئی صحیح حدیث بھی نہیں۔ کس قدر عیاری ہے کہ مؤلف ایک کلیہ خود ہی پہناتا ہے اور پھر اسے مغایر مطلب پائے تو وہ اسے معتبر، اپنے خلاف سمجھے تو

اسے ساقط الاعتبار گردانتا ہے۔

### ہاشم:-

مؤلف کا یہ تصریب اور اس کی یہ چاپک دستی بھی دیکھتے جائیں کہ جس حدیث کا کوئی قول اس کے خلاف چلا جائے وہ اس کا نام روکھا سوکھا لیتا ہے اور جو اس کے زعم میں اس کی فیور میں ہو وہ اس کی اہمیت جتنے کی غرض سے اسے بڑھا چڑھا کر پیش کرتا اور اسے امام، امام کہہ کر اس کا نام لیتا ہے۔ چنانچہ اس نے اپنی منقولہ بالا عبارت میں ان محمد شین کا نام بغیر القاب کے لیا ہے جنہوں نے اس کی مزعومہ روایت کے روایی پر جرھیں کی ہیں اور انہی ائمۃ حدیث کو جنہیں ہمارے خلاف پیش کیا تھا تو انہیں امام امام کہہ کر پکارا تھا اب وہ ان کو یحییٰ بن معین، ابو داؤد، نسائی، سابق، عقیلی اور ابن عدی کہنے پر اکتفاء کر رہا ہے۔ جب کہ ابو زرعہ، ابو حاتم اور ابن حبان کو امام امام لکھ رہا ہے۔ جب کہ اس کے برخلاف ایک روایی کو ابن حبان نے ثقہ کہہ دیا تھا تو مؤلف نے انہیں امام ابن حبان کہنے کی بجائے ”صرف ابن حبان“ لکھا تھا (جس کی تفصیل گزر چکی ہے ملاحظہ ہو صفحہ ..... ) یہ سراسر ظلم ہیں تو اور کیا ہے؟

### رابعاً:-

بالفرض اگر اس کا حسن ہونا بھی تسلیم کر لیا جائے اسی طرح یہ بھی مان لیا جائے کہ ذہبی کا ”استادہ وسط“ کہنا اسے حسن کے معنی میں ہے تو بھی

### اولاً:-

اس کا واقع میں حسن ہونا کیسے لازم آگئیا کیونکہ عموماً ”اس سے محمد شین کا مقصود اس حدیث کی سند کو حسن کہنا ہوتا ہے جب کہ ”حسن اسناد“، ”حسن حدیث“ کو مستلزم نہیں۔ اسی طرح کسی حدیث کی صحیح سے بھی اس حدیث کا

واقع میں صحیح ہونا لازم نہیں ورنہ علم اصول حدیث کس مرض کی دوا ہو گا۔ خود ذہبی نے میزان میں متعدد مقالات پر کنی محدثین کی تصحیح و تحسین کی نہایت درجہ صراحت کے ساتھ تعلیط کی ہے۔ چنانچہ ہمارے لفظ ہیں:- "امام یحییٰ بن معین نے فرمایا کہ یہ قابل اعتماد نہیں ہے۔ اس کے پاس منکر (ضعیف) احادیث کا ذریعہ تھا اور اس سے یعقوب قمی کے بغیر کسی نے روایت نہیں لی۔" ملاحظہ ہو (ملاحظہ ہو میزان جلد ۳، صفحہ ۵۱۳)

نیز اسی میں صفحہ ۵۱۵ پر ہے۔ حسنہ الترمذی فلم یحسن یعنی ترمذی نے اسے حسن کہہ کر اچھا نہیں کیا۔  
ٹانیا" :-

پھر اس سے عمل بالحدیث الحجج کے دعویٰ کی قلعی بھی کھل گئی اور اس سے واضح ہو گیا کہ مؤلف اینڈ کمپنی نہ ماننے پر اتر آئیں تو صحیح احادیث کو بھی پس پشت ڈال دیتے ہیں۔ ماننے پر آئیں یعنی ضرورت پر جائے تو صرف صحیح احادیث کو ماننے کی شرط بھی نہیں پڑ جاتی ہے۔ اسی کو کہتے ہیں الغریق یتنشبث بکل حشیش یعنی ڈوبتے کو تنکے کا سارا۔  
خامساً" :-

اس سے بھی قطع نظر کری جائے تو بھی یہ روایت قطعاً "کسی طرح لائقِ احتجاج نہیں کہ اس کا مضمون ائمۃ اسلام میں سے کسی ایک کا خصوصاً ائمۃ متبویین بالخصوص ائمۃ اربعہ میں سے کسی کا بھی مذهب نہیں جو اس کے غیر صحیح یا موقول ہونے کی دلیل ہے (کما مرراراً)"

وجل و تلیس:-

مؤلف نے وجل و تلیس سے کام لے کر فقیر کے متعلق لکھا ہے کہ:- "روایت "ثمان رکعت" کو عیسیٰ بن جاریہ سے یعقوب قمی کے بغیر کسی نے روایت نہیں کیا۔ یہ نہیں کہ اس سے کوئی دوسری روایت بھی کسی اور نے نہیں اس بیلوی مولوی نے کہا ہے کہ اس سے یعقوب قمی کے بغیر کسی نے روایت

نہیں لی۔ یہ تو زرا جھوٹ ہے" ملاحظہ ہو (گلی نامہ صفحہ ۳۰) جو بذات خود مؤلف کا زرا جھوٹ ہے۔ کیونکہ یہ بات ہم نے اپنی طرف سے نہیں بلکہ امام المحدثین یحییٰ بن معین کے حوالہ سے لکھی تھی۔ چنانچہ ہمارے لفظ ہیں:- "امام یحییٰ بن معین نے فرمایا کہ یہ قابل اعتماد نہیں ہے۔ اس کے پاس منکر (ضعیف) احادیث کا ذریعہ تھا اور اس سے یعقوب قمی کے بغیر کسی نے روایت نہیں لی۔" ملاحظہ ہو (تحقیقی جائزہ صفحہ ۲۱)

اور اس کے لیے ہم نے تہذیب التہذیب (جلد ۸، صفحہ ۱۸۶) کا باقاعدہ حوالہ پیش کیا تھا چنانچہ اس کی اصل عبارت اس طرح ہے:- "عن ابن معین ليس بذاك لا اعلم احدا روى عنه غير يعقوب"۔ پس مؤلف کا اس حوالہ سے ہمیں جھوٹا کہنا براہ راست امام یحییٰ بن معین کو جھوٹا کہنا ہے (والعیاذ بالله)۔ جب کہ اس مفتری کذاب نے آگے چل کر خود بھی تعلیم کیا ہے کہ یہ امام یحییٰ بن معین کا قول ہے لیکن وہاں بھی دانت ہم ہی پر پیسے ہیں۔ ملاحظہ ہو (صفحہ ۳۱) حالانکہ اگر اسے اس حوالہ سے کوئی شکایت تھی تو وہ ہم سے نہیں امام یحییٰ بن معین سے کرتے جنہوں نے یہ قول کیا یا حافظ ابن حجر سے کرتے جنہوں نے ان کے اس قول کو اپنی کتاب میں جگہ دی۔ پس اس سے اس ظالم نے نہ صرف ہمیں بلکہ امام یحییٰ بن معین اور حافظ ابن حجر عسقلانی کو بھی جھوٹا کہا ہے۔ جو اس کے اپنے جھوٹے ہونے کے لیے کافی ہے۔ کہ آسمان کا تھوکا ام پنے پر منہ آیا کرتا ہے۔

### امام یحییٰ کے اس قول کا محمل

امام یحییٰ کے اس قول کا صحیح محمل ہمارے نزدیک یہ ہے کہ زیر بحث روایت "ثمان رکعت" کو عیسیٰ بن جاریہ سے یعقوب قمی کے بغیر کسی نے روایت نہیں کیا۔ یہ نہیں کہ اس سے کوئی دوسری روایت بھی کسی اور نے نہیں اس بیلوی مولوی نے کہا ہے کہ اس سے یعقوب قمی کے بغیر کسی نے روایت

لی۔ پس اس طوفان ..... کے پا کرنے سے مؤلف کو کوئی فائدہ ہوانہ ہمیں اس کا  
کچھ ضرر۔

### جواب ندارد:-

مؤلف نے محسن سینہ زوری سے اس امر کو بیان کرنا کہ اس روایت کو صحیح  
اور حسن کہا تھا کہ فلاں فلاں حدیث نے اس حدیث کو اپنی فلاں فلاں کتاب میں  
رکھ دیا ہے اس لیے یہ صحیح یا صحن ہے۔

جس پر ہم نے ان سے پوچھا تھا کہ ”مولانا اصولِ حدیث کی کسی کتاب  
سے یہ دکھائتے ہیں کہ سند پر کلام ہونے کے باوجود کوئی حدیث محسن کسی کتاب  
میں آجائے سے صحیح بن جاتی ہے؟“

نیز ہم نے ان سے پوچھا تھا کہ :- مولانا کو یہ بات نمائی کی حدیث ممانعت  
رفع یہ دین کے بارے میں کیوں قابل قبول نہیں ہے اور وہ اس پر جرح کیوں  
کرتے ہیں؟ کیا نمائی نے الجھجی میں صرف صحیح احادیث کے جمع کرانے کا اتزام  
نہیں کیا تھا؟“؟ ملاحظہ ہو (جاڑہ صفحہ ۲۲، ۲۳)۔ مؤلف نے اس پر ایسی خاموشی  
اختیار کی ہے گویا انہیں کوئی کالا سوٹگہ گیا ہے۔

### ایضاً عجز مؤلف:-

اسی طرح اس نے زیر بحث روایت کو روایت صدیقہ کے موافق بتا کر اسے  
اس کا موئید کہا تھا جس پر ہم نے مدلل لکھا تھا کہ یہ روایت قطعاً ”اس کے موافق  
نہیں پھر اس کے موئید ہونے کے کیا معنی؟ پھر اس کو اس کا شاہد اور موئید کے  
درجہ میں رکھنا اس بات کا اعتراف ہے کہ یہ روایت واقعی بہت کمزور ہے۔ ملاحظہ  
ہو:- (جاڑہ صفحہ ۲۱، ۲۲)

مؤلف نے اس پر بھی چپ سادھہ لی ہے جیسے وہ اس کی ضرب سے اس  
جان سے رخصت ہو گیا ہو اسی لیے ہم نے بھی اس کا پوسٹ مارٹم کر دیا ہے

کوئکہ آپ شن زندہ کا کیا جاتا ہے اور پوسٹ مارٹم مردے کا  
صنیع ابنِ حجر سے جواب کا پوسٹ مارٹم:-

اس روایت کے فتح الباری میں مرقوم ہونے کو مؤلف کے اس کے صحیح یا  
حسن ہونے کی دلیل بتانے پر ہم نے لکھا تھا:- مولانا کا یہ کہنا بھی محسن ان کی  
سینہ زوری ہے کہ حافظ ابنِ حجر نے چونکہ اس حدیث کو فتح الباری میں ذکر کر کے  
اس پر کوئی جرح نہیں کی لہذا ان کے نزدیک یہ حدیث صحیح یا حسن ہے۔ مولانا  
بتائیں کیا حافظ ابنِ حجر نے اپنی دوسری کتاب تہذیب التہذیب میں اس حدیث  
کے راوی عیسیٰ بن جاریہ (ذکور) پر سخت جرھیں نقل نہیں کیں۔ پھر اس کے  
باوجود یہ جھوٹ کیوں بولا جا رہا ہے کہ انہوں نے اس پر جرح نہیں کی۔ انصاف  
شرط ہے۔ ”ملاحظہ ہو (جاڑہ صفحہ ۲۳)

اسے دیکھ کر مؤلف کی بایہ ہائٹی میں ابال آگیا تو اس کے جواب میں وہ  
کچھ بولے ہیں مگر حقیقت میں وہ بھی اس کا ”عذر گناہ بد تراز گناہ“ ہے۔ چنانچہ  
اس کے جواب میں اس نے لکھا ہے کہ:-

”ابنِ حجر نے تہذیب التہذیب میں اس عیسیٰ بن جاریہ پر خود تو کوئی کسی  
قسم کی جرح نہیں کی بلکہ ابنِ معین، ساجی، عقلی، ابو داؤد اور ابنِ عدی کی طرف  
سے جرھیں نقل کی ہیں تو جھوٹ کیسے ہوا۔ ہاں اگر ابنِ حجر نے خود اس پر جرح  
کی ہوتی تو پھر کہا جا سکتا تھا کہ ہم نے جھوٹ بولا ہے۔“ (ملاحظہ ہو گالی نامہ صفحہ  
(۳۲)

واہ کیا کہنے۔ کیا ابنِ حجر نے تہذیب التہذیب محسن اپنے فیملے صادر کرنے  
کے لیے ترتیب دی تھی؟ پھر انہوں نے ان ائمّہ نقدو جرج کے ان اقوال کو رد  
کہاں کیا ہے اور انہیں نقل کرنے کے بعد ان کی تقلیط یا تبودیہ کہاں کی ہے؟  
علاوہ ازیں اس سے لازم آیا کہ ان کی بارہ تیرہ جلدیوں میں لکھی ہوئی اس ضخیم

کتاب کا بیشتر حصہ کنڈم اور روی کی نوکری میں ڈالنے کے قابل ہو کیونکہ انہوں نے پیش رواہ کے بارے میں اپنی رائے کے اظہار کی جائے محسن نقل اقوال پر اکتفا کیا ہے۔ ابن حجر کا بلا تردید ان جرحوں کا نقل کرنا اور اس پر کلام کو ان لفظوں پر ختم کرنا کہ ”قال ابن عدی احادیثه غیر محفوظة“ اس پر ان کی دلیل ہے۔ نیز یہ کہنا بھی غلط ہے کہ انہوں نے اس کے بارے میں اپنی رائے ظاہر نہیں کی حقیقت یہ ہے کہ انہوں نے خود بھی اس پر جرح فرمائی ہے چنانچہ وہ اپنی کتاب تقریب التہذیب (صفحہ ۲۷۰ طبع لاہور پر) اس کے بارے میں اپنا فیصلہ صادر فرماتے ہوئے ارقام فرماتے ہیں:- ”عیسیٰ بن جاریہ بالجیم الانصاری المدنی فیہ لین“ یعنی عیسیٰ بن جاریہ الانصاری مدنی لین الحدیث ہے یعنی حدیث میں کمزور ہے اہ-

### گلی پر اختتام:-

مؤلف نے اپنے اس کلام کو ان لفظوں پر ختم کیا ہے ”اس ہوائی ملاں کو یہ بھی معلوم نہیں کہ ہم کیا کہہ رہے ہیں“ ملاحظہ ہو گلی نامہ صفحہ (۳۲) اقوال:-

اس کے جواب میں ہم صرف اتنا کہہ کر صبر کریں گے کہ ہر زہ سرائی کرنا مؤقف کی مادوری بولی ہے اور یہ اس کی مجبوری بھی ہے کیونکہ مؤقف نے جس مدرسے میں تعلیم حاصل کی ہے اس کے سلیس میں ادب کی کوئی ایک کتاب بھی شامل نہ تھی، اسی کی اسے تربیت دی گئی وکل ادائیتشرح بما فیہ (برتن سے وہی کچھ برآمد ہو گا جو اس میں ہو گا)۔ اب قارئین خود فیصلہ کر لیں کہ کھوپڑی کس کی خراب ہے اور فالٹ کس کے بھیجے میں ہے۔ حیم صاحب!

ایں ہمہ آوردة تست

### امام اعظم کی شان میں زبان درازی کا پوست مار ڈم:-

ہمارے خلاف مؤلف کی اس تحریک کا اصل نشانہ بالخصوص معاذ اللہ امام اعظم ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کی قدسی صفات ذات ہے جس کا اندازہ یہاں سے لگایا جاسکتا ہے کہ مؤلف نے پیش نظر روایت کے مرکزی راوی عیسیٰ بن جاریہ پر محدثین کی تقدیمات کا جواب دیتے دیتے اچانک پلٹا کھا کر، امام اعظم علیہ الرحمۃ کی شان میں زبان درازی اور بد زبانی شروع کر دی ہے جو اس کے آپ کے ساتھ چھپے بغض و عناد کی دلیل ہے۔

### امام اعظم کی علمیت متفق علیہ ہے:-

دور اول سے لے کر آج تک ہر دور کے تمام منصف مزاج اور غیر حادم اور غیر معاند علماء و فقهاء، محدثین و مجتہدین سب کے سب آپ کی جلالت علمی، آپ کی فناہت، سب سے بڑھ کر شریعت فہمی، فہم قرآن اور حدیث وانی کے معترف ہیں۔ پس مؤلف کا آپ کو کسی عام شخص سے نسبت دینا اس کی آپ کی شان میں بہت بڑی گستاخی ہے۔ چنانچہ امام مالک نے فرمایا وہ اتنے زبردست عالم ہیں کہ اگر مٹی کے ستون کو سونے کا ستون کہہ دیں تو وہ اپنے اس دعویٰ کو بھی اپنی قوتِ علم سے ثابت کر سکتے ہیں۔ امام شافعی نے فرمایا کہ وین فضی میں تمام علماء آپ کے سامنے طفلِ مکتب اور آپ کے علمی خرچ پر پلنے والے بچے ہیں اور اس میں آپ خود سربراہ کتبہ کی حیثیت رکھتے ہیں۔ اسی طرح امیر المؤمنین فی الحدیث امام عبداللہ بن مبارک سے بھی منقول ہے جو امام بخاری اور امام سلم کے مشائخ میں سے ہیں نیز انہوں نے فرمایا اگر مجھے ان کی، صحبت نصیب نہ ہوتی تو میں دوسرے عام مولویوں کی طرح ہوتا۔ بڑے بڑے ائمہ نقذ و جرح محدثین آپ کی خوشہ چینی کو سعادت سمجھتے تھے۔ چنانچہ جرح و نقذ کے سب سے بڑے امام بھی بن سعید القطان اور امام بھی بن معین وغیرہما آپ کے فیض یافتہ و خوشہ

چین اور آپ کی فقہ کے پیروکار ہیں (جن کی جلالت علمی خود مؤلف کو بھی مسلم ہے) آپ کی جلالت علمی سے واقفیت تامہ حاصل کرنے کے لیے آپ کی سوانح حیات پر لکھی گئی، ائمہ اسلام کی تصانیف جلیلہ اور توالیف اینقہ کا مطالعہ کیا جائے۔ جیسے تبییض الصحیحۃ، الخیرات الحسان، مناقب موفق، مناقب کرداری اور عقود وغیرہ۔

### امام اعظم لقب:-

آپ کی اسی جلالت علمی کی بناء پر اپنے بیگانے آپ کو "امام اعظم" کے نام سے یاد کرتے ہیں۔ چنانچہ علامہ ذہبی نے تذکرۃ الحفاظ میں، امام ابن حجر نے اثیرات الحسان میں، خود غیر مقلدین کے پیشواؤں صدیق حسن بھوپالی، نذری حسین دہلوی، وحید الزمان حیدر آبادی اور شانہ اللہ امرتری وغیرہم نے بھی اپنی کتابوں (الحمد، فتویٰ نذریہ، ترجمہ موطا مالک) اجتہاد و تقلید اور معیار الحق وغیرہماں آپ کو "امام اعظم" لکھا ہے۔ جو مؤلف کے منہ پر ان حضرات کا زور دار طنانچہ اور زبردست تھڑا اور ما نخ فیہ کی روشن دلیل ہے کیونکہ اس نے طنز آمیز بجهہ میں اس کا ذکر کیا ہے۔ یہ لفظ ذات اقدس حضور سید عالم ﷺ سے تقلیل کی بناء پر نہیں جیسے بعض اجاتل یہ تاثر دینے کی کوشش کرتے ہیں بلکہ محض ان کے فیلڈ کے حوالہ سے ہیں ورنہ قائد تحریک پاکستان کو بھی قائد اعظم کہنا آپ ﷺ کی گستاخی ہو گا جو کسی کے نزدیک درست نہیں۔ مؤلف عنید پھر بھی نہ مانے تو اپنے ان مذکورہ بڑوں کا حکم بتائے اور واضح کرے کہ وہ امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کو امام اعظم کہہ کر کتنے نمبر کے اور کس درجہ کے گستاخ نبوت قرار پائے ہیں۔

س یوں نہ دوڑیں برچھی تان کر  
اپنا بیگانہ ذرا پہچان کر

چنانچہ ہمارے جذبات سے کھینے اور حالات کو خراب کرنے کی غرض سے اس خبیث اللسان اور خبیث الباطن شخص نے بلا وجہ آپ کا تذکرہ چھیڑتے ہوئے اپنے گندے قلم سے لکھا ہے:- "نیز اگر نام عیسیٰ بن جاریہ الفساری مدنی پر جر جیں کی گئی ہیں تو ان کے لام اعظم نعمان بن ثابت ابو حنیفہ پر اس سے زیادہ سخت ترین جر جیں کی گئی ہیں" اخ-

اس کے بعد اس غیر سعید نے ڈھانی صفحے اسی میں سیاہ کر کے اس محسن اسلام کو "اسلام کے لیے زیادہ نقسان دہ" "حیله ساز" "جوہٹا" اور "گمراہ" "تک کہہ دیا ہے جس کو تفصیلاً لکھنے سے قلم لرزتا، لکیجہ منہ کو اتا اور دماغ پھٹتا ہے۔ ملاحظہ ہو (گلی نامہ صفحہ ۳۲۲ تا ۳۵۵)۔

### الجواب: اولاً: تھصیب مؤلف:-

مؤلف کے بے جا تھصیب کا یہاں سے بھی پتہ چلتا ہے کہ جس راوی پر محدثین کی کڑی جر جیں موجود ہیں اور جس کا شمار قطعاً ائمہ متبوئین میں نہیں اور نہ ہی اس کا درجہ ابھتاد پر فائز ہوتا ثابت ہے، مؤلف اسے مغض اس لیے "امام" کا لقب دے رہا ہے کہ اس کی بیان کردہ وہ روایت اس کے زعم میں اس کے دھرم کے مطابق ہے گر امام اعظم ابو حنیفہ جن کی جلالت علمی پر ایک جا متفق ہے وہ انہیں "امام" کہنا بھی گواہ نہیں کرتا۔ بالفاظ دیگر مؤلف کا تعلق لوگوں کے اس طبقہ اولیٰ سے ہے جس کے منہ میں کچھ ڈال دیا جائے تو وہ گن گانا شروع کر دیتا ورنہ جو منہ میں آتا ہے اگل دیتا ہے۔ ایسے ہی لوگوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں ارشاد فرمایا فان اعطوا منها رضا و ان لم يعطوا منها اذا هم يسخطون ولنعم ما قيل

مل جائے جمال پیسہ، ہے و من ان کا  
ہندی ہیں، مصری ہیں، چینی ہیں نہ دوڑی

ٹانیا": جروح کا اجمالی جواب:-

مؤلف نے امام اعظم علیہ الرحمۃ پر جتنی جرحین نقل کی ہیں ان میں سے کسی ناقہ و جارح کی کوئی ایک بھی اصل عبارت نقل نہیں کی بلکہ بعض کتابوں کا ہام لے کر ان کے نام کے حوالے مختصر اپنے لفظوں میں پیش کیے ہیں جب کہ مؤلف کا محرك اور خائن ہونا بھی ایک حقیقت ہاتھ ہے جس کی پیسیوں مثالیں گزشتہ اوراق میں گزر چکی ہیں۔ اس لیے جب تک وہ امام اعظم کے خلاف پیش کی گئی عبارات میں سے اصل عبارت مع سند پیش نہ کرے، ان میں سے قطعاً کسی کا جواب ہمارے ذمہ نہیں۔ انشاء اللہ جب وہ پورا سوال کرے گا اس کی خوب بخوبیں گے۔ اور حقیقت یہ ہے کہ امام اعظم پر جرحین کرنے والے یا تو آپ کے حاسد اور معاند ہیں یا بے خبر ہیں یا وہ جرحیں آپ کے ان ناقہ دین سے مختص بطور غلط منسوب ہیں۔ پھر اگر مختص کثرت ناقہ دین کا ہوتا باعث عیب ہو تو اور تو اور خدا و رسول (جل جلالہ و محتاط علیہما السلام) پر بھی معاذ اللہ حرف آئے گا کیونکہ اس دنیا میں اللہ و رسول (محتاط علیہما السلام و جل جلالہ) کے مکرین و معاندین، ان کے ماننے والوں کی بہ نسبت کئی حصے زیادہ ہیں۔ تو کیا مؤلف اپنے اس خود ساختہ اصول کی رو سے ادھر بھی باتحصہ صاف کر دے گا؟  
امام ابن حجر عسقلانی کا دو ٹوک فیصلہ:-

امام ابن حجر عسقلانی علیہ الرحمۃ نے ناقہ دین امام اعظم رحمۃ اللہ علیہ کے جملہ اقوال کو سامنے رکھ کر اس کا ایک مختصر، جامع اور نہایت مسکت جواب پیش فرمایا ہے جو بدیہیہ ناظرین کیا جاتا ہے۔

چنانچہ وہ امام ابن داؤد خرمی کے حوالہ سے "تائیدا" اور "استنادا" ارقام فرماتے ہیں:- "الناس فی ابی حنیفۃ حاسدو جاہل"۔ یعنی امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ پر اعتراض کرنے والوں کے جملہ اعتراضات حد اور چہالت کی بناء

پر ہیں۔ ملاحظہ ہوتے۔ (تہذیب التہذیب جلد ۱۰ صفحہ ۳۰۲ طبع مصر و پاک)۔

عبارت "میزان" کے حوالہ سے اعتراض کا پوسٹ مارٹم:-

باقی رہی میزان الاعتدال (جلد ۳ صفحہ ۲۶۵ طبع سانگلہ میں) سے نقل کردہ مؤلف کی یہ عبارت کہ "ضعفہ النسائی من جمہة حفظه و ابن عدی و آخرون و ترجم له الخطیب فی فصلین من تاریخہ واستو فی کلام الفریقین معدله و مضعفیہ"۔ یعنی نائی نے حافظہ کی بناء پر اور ابن عدی اور رسولوں نے آپ کو ضعیف کہا اور خطیب نے اپنی کتاب تاریخ بغداد میں دو فصلوں میں آپ کے حالات بیان کر کے آپ کی تعديل و تضعیف کرنے والے دونوں فریقوں کا مکمل کلام نقل کیا ہے۔ اہ؟  
تو یہ بھی اسے کسی طرح مفید نہیں اور نہ ہی ہمیں کچھ مضر ہے کیونکہ:-

اولاً:- عبارت الحلقی ہے:-

یہ عبارت الحلقی ہے جس کی بعض دلائل حسب ذیل ہیں:-  
دلیل نمبرا۔

چنانچہ اس کی ایک دلیل یہ ہے کہ اسی میزان الاعتدال کے اسی جلد کے اسی صفحہ پر حاشیہ نمبر ۲ کے تحت مرقوم ہے:- "هذه الترجمة ليست في سل"۔

اسی کے جلد اول کے صفحہ ۴، ۵ پر ہے کہ "س" سے مخفی کی مراد میزان الاعتدال کا وہ نفع ہے جو علامہ سبط ابن الجمی کا نوشتہ ہے اور "سل" سے ان کی مراد لسان المیزان ہے جو حافظ ابن حجر عسقلانی کی تالیف ہے۔ پس منقولہ بالا عبارت کا ترجمہ یہ ہوا کہ امام اعظم کا اس تذکرہ کا "میزان الاعتدال" کے اس نفع میں جو علامہ سبط ابن الجمی کا مخطوطہ ہے اسی طرح لسان المیزان میں کوئی وجود

ہیں۔

## دلیل نمبر ۲

علاوه ازیں خود صاحب میزان الاعتدال نے اپنی اسی کتاب کے آغاز میں اس کی تصریح فرمادی ہے کہ وہ اس میں امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ سمیت کسی بھی امام متبوع کا ان کی جلالت علمی اور عظمت کی بناء پر تذکرہ، نہیں لائیں گے چنانچہ ان کے لفظ ہیں :- "وَكَذَلِكَ اذْكُرْ فِي كِتَابِي مِنَ الائِمَّةِ الْمُتَبَعُوْيِّينَ فِي الفَرْوَاعِ اَحَدًا الْجَلَالُ لَهُمْ فِي الْاسْلَامِ وَعَظِيمُهُمْ فِي النُّفُوسِ مُثْلِّيْنَ اَبِي حَنِيفَةَ وَالشَّافِعِيَّ وَالْبَخَارِيَّ"۔ یعنی اسی طرح میں اپنی اس کتاب میں ان ائمہ میں سے کسی ایک کا بھی تذکرہ، نہیں لاؤں گا کہ مسائل عملیہ میں امت جن کی تقلید کرتی ہے کیونکہ اسلام میں ان کا برا مقام اور اہل اسلام کے دلوں میں ان کی بڑی قدر و منزلت پائی جاتی ہے۔ (جو ان کے شفہ و معتقد ہونے کی دلیل ہے) جیسے امام ابو حنیفہ، امام شافعی اور امام بخاری۔ اہ

علامہ ذہبی کی یہ عبارت بھی اس امر کا واضح قریبہ ہے کہ مؤلف کی نقل کردہ زیر بحث عبارت یقیناً "الحقی" ہے جو کسی غیر مقلد نے حسب عادت تحریف کرتے ہوئے اپنی طرف سے اس میں ملا دی ہے۔ نیز اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ لوگوں نے صرف امام ابو حنیفہ ہی پر اعتراض بازی نہیں کی بلکہ دوسرے آئمہ (امام شافعی اور امام بخاری وغیرہ) پر بھی جرج و قدرج کی ہے۔ پس مؤلف کو اگر شوق پورا کرنا ہے تو اسے چاہیے کہ وہ امام بخاری پر بھی ہاتھ صاف کرے۔ دیدہ باید۔

## دلیل نمبر ۳

اس کی ایک اور دلیل یہ بھی ہے کہ امام ابن حجر عسقلانی نے تہذیب اتہذیب (جلد ۱ صفحہ ۳۰۱ تا صفحہ ۳۰۳) میں امام اعظم علیہ الرحمۃ کا مفصل تذکرہ

کیا ہے مگر نسائی اور ابن عدی سے منسوب یہ کلام انہوں نے ذکر تک نہیں کیا بلکہ امام اعظم کو نسائی کا شیخ الشیخ ثابت کر کے ان سے منسوب اس قول کے ثبوت کے محل نظر ہونے کی جانب واضح اشارہ کیا ہے۔ چنانچہ ان کے لفظ ہیں :- "وَفِي كِتَابِ النِّسَائِيِّ حَدِيثَ عَنْ عَاصِمِ بْنِ أَبِي ذِرٍ عَنْ أَبِي عَبَّاسِ الْخَخَنِ"۔ یعنی نسائی کی کتاب میں امام اعظم کے طریق سے یہ حدیث موجود ہے جو آپ نے عاصم بن ابی ذر سے اور انہوں نے حضرت ابن عباس رض سے مروی ہے "رَوَى عَاصِمٌ بْنُ أَبِي ذِرٍ عَنْ أَبِي عَبَّاسِ الْخَخَنِ عَنْ أَبِي حَنِيفَةَ" روایت کی ہے۔ ملاحظہ ہو (تہذیب التہذیب جلد ۱۰ صفحہ ۳۰۳ طبع مصر پاک)

## دلیل نمبر ۴

علاوه ازیں دیگر بے شمار آئمہ نے بھی درخور اعتناء نہ سمجھتے ہوئے ان سے عدماً اعراض کیا ہے جیسے امام ابن حجر شافعی کی اور امام سیوطی شافعی وغیرہما۔ جو اخون فیہ کی واضح دلیل ہے۔ وَلَلَّهِ الْحَمْدُ.

## دلیل نمبر ۵

علامہ ذہبی نے تذکرۃ الحفاظ میں امام اعظم رحمۃ اللہ علیہ کو حفاظ حدیث میں ذکر کیا ہے۔ زیر بحث عبارت کے میزان میں الحالی اور صاحب میزان کے نزدیک اس کے مردود ہونے کا میں ثبوت ہے۔

**فرضیّاً" نسائی و ابن عدی کے اقوال کا تابدی توثیق جواب :-**

شاید کوئی یہ کہے کہ سطور بلا سے صرف اتنا ثابت ہوا کہ علامہ ذہبی کا دامن اس عبارت سے پاک ہے، اس سے یہ قطعاً ثابت نہیں ہوتا کہ نسائی اور ابن عدی وغیرہما نے امام اعظم پر یہ جرج نہیں کی بلکہ یہ ایک حقیقت ثابت ہے کہ نسائی نے "كتاب الفقاء و المتروكين" میں (صفحہ نمبر ۲۳۳ پر)، ابن عدی نے کتاب الکامل فی ضعفاء الرجال جلد ۷ میں (صفحہ ۲۲۸۰ تا ۲۲۸۰ پر)،

نیز خطیب بغدادی نے تاریخ بغداد جلد ۳ میں (صفحہ ۳۲۳ تا ۳۵۲ پر) اور عقیلی نے کتاب الفتناء الکبیر جلد ۳ میں (صفحہ ۲۸۰ تا ۲۸۵ پر) بڑی سخت جر حسین کی ہیں جیسا کہ مؤلف نے بھی کہا ہے۔ ملاحظہ ہو (گلی نامہ صفحہ ۳۲۔۳۳)۔

### تو اس کا جواب:-

یہ ہے کہ امام اعظم پر ان لوگوں نے جو جر حسین کی ہیں ان کی دو صورتیں ہیں: (۱) وہ جر حسین جو انہوں نے خود کی ہیں یا پھر (۲) وہ ان کے محض ناقل ہیں اور وہ جر حسین کرنے والے کوئی اور ہیں۔ اگر چہلی صورت ہے تو وہ بلا دلیل ہونے کی وجہ سے واجب الرد ہیں کیونکہ امام اعظم ۸۰ھ میں پیدا ہوئے اور ۱۵۰ھ میں آپ کی وفات ہوئی۔ جبکہ نسائی، ابن عدی، خطیب اور عقیل (مذکورین بالا) میں سے کوئی ایک بھی ایسا نہیں جو حضرت امام کا ہم زماں ہو بلکہ یہ سب آپ کی وفات کے عرصہ دراز کے بعد پیدا ہوئے۔ چنانچہ ان میں سے سب سے متقدم نسائی ہیں جو امام صاحب کی وفات کے پیشمنہ سالوں کے بعد پیدا ہوئے کیونکہ ان کا سن ولادت ۲۱۵ھ ہے (ملاحظہ ہو تہذیب التہذیب صفحہ ۳۳)۔ جبکہ امام اعظم کا سن وفات ۲۴۵ھ ہے (کما فی اکمال وغیرہ) "۲۴۵" میں سے "۱۵۰" نفی کیے تو "۶۵" باقی رہے۔ باقی سب ان کے بعد کی پیداوار ہیں پس جنہوں نے نہ تو امام اعظم کی زیارت کی نہ ان کا زمانہ پایا۔ انہیں کیسے معلوم ہوا کہ ان کے حالات کیسے تھے؟ لہذا یہی کہا جائے گا کہ یا تو یہ باقی ان سے کسی دشمن نے غلط منسوب کر دی ہیں یا کم از کم یہ کہ وہ بلا دلیل ہیں جو بہر صورت واجب الرد ہیں۔

اور اگر دوسری صورت ہو تو یہ سند کی محتاج ہے پس مؤلف کو اس قسم کا جو بھی اعتراض ہے وہ اس کا باشد صحیح ثبوت اصل عربی عبارت کے ساتھ پیش کرے، پھر ہم اس کا جواب دے کر اسے ناکوں پنے چوپا کر اس کی طبیعت صاف نہ کر دیں تو پھر شکایت کرے۔ اس کے بغیر اس کی تقریب تمام ہے نہ اعتراض

مکمل اور نہ ہی اصولاً" ہم اس کے کچھ جوابدہ ہیں۔ ہے جرأت تو آئے میدان میں۔ پھر:-

جلاء کر راکھ نہ کر دوں تو داغ نام نہیں

### جروحِ نسائی و ابن عدی کے غیر معتبر ہونے کی دیگر وجہوں:-

علاوه ازیں ان حضرات بالخصوص نسائی اور ابن عدی کی یہ جروح اس لئے بھی مبرودہ اور ناقابل قبول اور غیر معتبر ہیں کہ وہی علامہ ذمی جن کی میزان الاعتدال کا مؤلف بار بار نام لیتا اور وہی ابن حجر جن کی کتاب تہذیب التہذیب کے تھوک کے حساب سے مؤلف حوالے پیش کرتا ہے، انہوں نے نسائی اور ابن عدی کی جروحوں کو اپنی انہی کتابوں میں کئی مقالات پر روکیا اور ان پر سخت چوٹیں کی ہیں (کما سیناتی) پس جو لوگ خود تمہارے لیے جست نہیں، انہیں ہم پر جست بنا کر پیش کرنا سراسر ظلم، انہیں زیادتی اور سخت نا انصافی، نہیں تو اور کیا ہے؟

### حالِ جروحِ نسائی:-

امام نسائی فی حديث کے ماہرین میں سے اور بہت بڑے بزرگ تھے لیکن باینہمہ، کتب امام الرجال میں بعض ایسے شواہد ملتے ہیں جو ان کے متعصب ہونے پر دلالت کرتے ہیں چنانچہ مشہور محدث حافظ احمد بن صالح مصری کے ساتھ ان کی چپکش کا واقعہ بہت مشہور اور کتب فن میں مذکور ہے کہ نسائی ان کے پاس پڑھنے کے لیے گئے تو انہوں نے انہیں اپنی کلاس میں پڑھنے کی اجازت نہ دی بلکہ وہاں سے چلے جانے کا حکم دیا جس پر انہیں طیش آگیا پس وہ ان پر تازندگی جرج کرتے رہے۔ اس پر ابو سعید محدث نے یہ رائے دی کہ "لم یکن عندنا بحمد اللہ کما قال النسائي"۔ یعنی بحمد اللہ ہمارے نزدیک احمد بن صالح قطعاً اس طرح نہیں ہیں جس طرح نسائی نے بیان کیا ہے۔ ابن عدی نے ابن ہارون برقل کے حوالہ سے کہا "طرده من مجلسه فحمله علی ان

بِنَتْكُلْمَ فِيهِ۔۔۔ لِيْعِنِ اَحْمَدَ پَرْ نَسَائِيَ کِی جَرْحَ کِی وَجْهَ یَہُوَ کِہ انْہِوں نے نَسَائِیَ کُو اپنی مجلس سے نَکَلَ وَیَا تَحْدَ خَلِیْبَ نے کہا "اَحْتَجَ بَاْحَمَدَ جَمِیْعَ الْأَنْوَمَةِ الْنَّسَائِیِ (الی) وَنَالَ النَّسَائِیَ مِنْهُ الْجَفَاءَ فَذَلِکَ السَّبِبُ الَّذِی اَفْسَدَ الْحَالَ بَینَهُمَا"۔۔۔ لِيْعِنِ نَسَائِیَ کے سَوَالِمَامَ اَمَّهَ نے اَحْمَدَ بْنَ صَالِحَ کَوْجَتَ مَا تَاهَ بِهِ جَسَ کِی وَجْهَ یَہُوَ کِہ نَسَائِیَ کُو ان سے گَزَنْدَ پُھُونْجَیَ تَھِی جَسَ کِی بَاعِثَ اَنَّ کِے تَعْقِلَاتَ بَگَزَگَنْهَ۔۔۔ خَلِیْلَ نے کہا "كَلَامُ النَّسَائِیِ فِیْهِ تَحَمَّلَ"۔۔۔ نَسَائِیَ کِی ان پر جَرْحَ نَسَائِیَ کِی اِنْتَهَیَ زِيَادَتِیَ ہے۔۔۔ اسی طَرَحَ عَقِیْلَیَ نے بَھِی کہا ہے۔۔۔ ملاحظہ ہو (تہذیب التہذیب جلد ۱ صفحہ ۳۵-۳۶)۔۔۔

### حالِ جروحِ ابنِ عَدَیْ:-

ابنِ عَدَیْ بَھِی اپنے تمام تَرْمِیِ مَقَامِ کے باوجودِ مَتَّقِبِ ذَہَنِ کے مَالِکِ تَھَے۔ اور ان کی بَھِی متعدد جروح کو اَئَمَّۃُ نَقْدَنَے بے محلٍ تَادِیَا ہے۔ چنانچہ ابنِ عَدَیْ عَسْقَلَانِیُّ، لَسَانُ الْمَیْزَانِ (جلد ۳ صفحہ ۳۳۸) میں حافظ ابوالقاسم بَغْوَیِ کے تَرْجِمَہ میں ارقام فرماتے ہیں:- "تَكَلْمَ فِیْهِ اَبْنُ عَدَیْ بِكَلَامِ فِیْهِ تَحَمَّلَ"۔۔۔ لِيْعِنِ اَبْنُ عَدَیْ نے ان پر مَعْنَفِ نَسَائِیَت اور تَعْصِبِ کی بَنَاءَ پر جَرْحَ کی ہے۔ اسی میں ہے:- "وَكَانَ بَنْدِيُ اللِّسَانِ يَتَكَلَّمُ فِیِ النَّقْلَاتِ"۔۔۔ لِيْعِنِ وہ بِیَہُودَہ زبان سے ثَقَلَاتَ پر جَرْحَ فرماتے تھے۔

نیز علامہ ذَہَبی میزان الاعتدال (جلد ۱ صفحہ ۶۳۳) میں خالد بن میرہ کے تَرْجِمَہ میں لکھتے ہیں:- "قَالَ اَبْنُ عَدَیْ هُوَ عَنْدِی صَدُوقٌ"۔۔۔ لِيْعِنِ اَبْنُ عَدَیْ نے کہا کہ وہ میرے نزدیک "صَدُوقٌ" ہے۔ اس پر ذَہَبی احتجاج اور تَعْجِب کرتے ہوئے ارقام فرماتے ہیں:- "قَلْتَ فَلَمَّا ذُكِرْتَهُ فِیِ الْضَّعَفَاءِ"۔۔۔ لِيْعِنِ میں کہتا ہوں اگر وہ صَدُوقٌ ہے تو آنچنان بے اَسِ ضَعَفَاءِ میں کیوں ذُکَرْ کیا ہے؟ علاوہ ازیں وہی ذَہَبی اسی میزان الاعتدال کے آغاز میں فرماتے ہیں:-

"فَلَوْلَا اَنْ اَبْنُ عَدَیْ اَوْغَيْرِهِ مِنْ مَوْلَفِي كَتَبَ الْجَرْحَ ذَكْرَ وَادْلُكَ الشَّخْصَ لِمَادِكَرْتَهُ لِشَفَقَةِ (الی) لَا تَنِی ذَكْرَتَهُ لِضَعْفِ فِیْهِ عَنْدِی"۔۔۔ یعنی میزان میں ان میں کسی محدث کی جَرْحَ کے لَانَے کا مقصد یہ نہیں کہ وہ میرے نزدیک بھی جروح اور ضعیف ہو گا (بلکہ اس کا مقصد مَعْنَفِ جَمِیْعِ اقوال ہے) اگر کتب جَرْحَ کے مَوْلَفِینَ، اَبْنُ عَدَیْ وَغَيْرِهِ نے اَسے ذَكْرَتَهُ کیا ہوتا تو میں اسے کبھی اس میں ذَكْرَتَهُ کرتا کیونکہ وہ فِیِ الْوَاقِعِ شَفَقَة اور مَعْتَدَد ہو گا ۱۴۔۔۔ ملاحظہ ہو (جلد ۱ صفحہ ۳)

### کسی محدث کی جَرْحَ عَلَى الْاَطْلَاقِ مَعْتَبِرُهُمْ:-

بلکہ یہ وصف دیگر کئی محدثین کا بھی ہے چنانچہ حَمَادَ بْنَ سَلَمَہ پر محدثین کی جَرْحَ کے بارے میں اَبْنُ حَبَانَ کا قول ہے:- "لَمْ يَنْتَصِفْ مِنْ جَانِبِ حَمَادَ"۔۔۔ یعنی حَمَادَ بْنَ سَلَمَہ کی روایت کو قبول نہ کرنے والا غیر منصف اور ظالم ہے۔۔۔ ملاحظہ ہو (میزان جلد ۱ صفحہ ۵۹۱)۔۔۔

نیز سفیانِ ثوری پر اعتراض کرنے والوں کے بارے میں ذَہَبی فرماتے ہیں:- "وَلَا عِبْرَةَ لِقَوْلِ مَنْ قَالَ يَدِلُّسُ وَيَكْتُبُ عَنِ الْكَذَبَيْنِ"۔۔۔ لِيْعِنِ ثوری کے بارے میں یہ جَرْحَ کرنے والوں کی جَرْحَ کا قطعاً "کوئی انتبار نہیں کہ وہ جھوٹے راویوں سے تَلِیْسَ کرتے اور ان سے حدیث لیتے تھے۔۔۔ ملاحظہ ہو (میزان جلد ۱ صفحہ ۱۶۹)۔۔۔ نیز اسی میزان (جلد ۲ صفحہ ۶۷) میں ہے کہ امام بخاری نے محمد بن یَزِیدَ بْنَ رَکَانَہ کی اسناد کو مَجْمُولَ کیا جبکہ ان کے شَیْخُ بْنَ بَحْرَی نے اسے ثَقَهَ قرار دیا۔۔۔

نیز لَسَانُ الْمَیْزَانِ (جلد ۳ صفحہ ۳۳۹) میں ہے سَلِیْمانی نے عبد اللہ بن محمد کو حدیث کے چرانے سے تَهْمَمَ کیا ہے اَبْنُ حَمَادَ فرماتے ہیں:- "قَلْتَ الرَّجُلُ شَفَقَةَ مَطْلَقاً" فَلَا عِبْرَةَ بِقَوْلِ السَّلِیْمانِ"۔۔۔ یعنی میں کہتا ہوں کہ یہ شخص

"ثُقَّةٌ" ہے پس اس کے بارے میں سلیمانی کی جرح کا کوئی اعتبار نہیں۔ نیز اسی میں (صفحہ ۳۲۰ پر) ہے موسیٰ بن ہارون الحمال محدث سے کہا گیا کہ فلاں فلاں محدثین اس پر بڑی جرح کرتے ہیں؟ تو انہوں نے فرمایا "یحسدُونَه"۔ انہیں ان سے حد ہے۔ بالفاظ دیگر ان پر ان لوگوں کی جرح محض ان سے حد کی بناء پر ہے۔

علاوه ازیں ہمایت درجہ تجب خیر امر ہے کہ امام بخاری نے سید التابعین امام اہل حق حضرت اویس قرنی رض کو ضعفاء میں شمار کیا ہے۔ ابن حجر اس کا رد کرتے ہوئے لکھتے ہیں:- "لولا ان البخاری ذکر اویسا" فی الضعفاء لما ذکرته اصلاً "فانه من اولیاء الله الصادقین"۔ یعنی بخاری نے حضرت اویس کو ضعفاء میں ذکر نہ کیا ہوتا تو میں انہیں یہاں بالکل نہ لاتا کیونکہ وہ اہل صدق، اولیاء اللہ سے ہیں۔ لہن عدی نے کہا "لا یتمیما ان یحکم علیہ بالضعف بل هو ثقة صدوق"۔ یعنی ان پر ضعف ہونے کا حکم لانا نازیبا ہے، حقیقت یہ ہے کہ وہ بہت سچے ثقة (اور معتمد) ہیں۔ ملاحظہ ہو (سان الامیران جلد ۱ صفحہ ۳۷۱) اسی طرح تہذیب التہذیب جلد ۱ صفحہ ۱۰۶، جلد ۷ صفحہ ۲۰۷، جلد ۸ صفحہ ۱۷ اور جلد ۱۳ صفحہ ۲۸۳ بھی لا کتنی مطالعہ ہیں جن میں اس قسم کا مowa موجود ہے۔

الغرض اگر کسی پر محض کسی محدث کی کسی جرح کے کسی کتاب میں آجائے سے اسے واقع میں جرح کہا جائے اور اسے حرف آخر قرار دے کر مجموع کو "ناقلی احتیاج کہہ دیا جائے تو کم از کم نوے فیصد حضرات اس کی زد میں آ کر غیر مقبول قرار پائیں گے۔ پھر جب دوسرے لوگوں کے بارے میں اس قسم کی جریں کسی نہ کسی وجہ سے واجب الرد ہیں تو امام اعظم رحمۃ اللہ علیہ جن کے پیروکار ہر دور میں سب سے زیادہ رہے زیادہ ہیں اور انشاء اللہ زیادہ رہیں گے اور بڑے بڑے ائمہ و اولیاء اور شموسِ علم و اقامارِ فضل ان سے وابستگی کو اپنے یعنی سعادت

مجھتے ہیں ان کے متعلق ان بے سروپا جروحوں کو قرآنی آیات کیوں گردانا جاتا ہے؟ کیا یہ ظلم عظیم اور سراسر ناصلحی نہیں؟ ظالم جواب دو۔ ظلم کا حساب دو۔ امام اعظم ائمۃ نقاد سے ہیں:-

ائمه نے فی حدیث میں امام اعظم کے اقوال کو استناداً پیش کیا ہے جو اس امر کی واضح دلیل ہے کہ آپ امام جرح و نقد ہیں۔ اس سے بھی ان بے بنیاد جروح کے غلط ہونے پر روشنی پڑتی ہے۔ چنانچہ میزان الاعتداں (جلد ۲ صفحہ ۳۷۱) میں علامہ ذہبی، آپ کے قول سے استدلال کرتے ہوئے لکھتے ہیں:- "وقال ابو حنيفة افترط جهنم فی نفی التشبيه حتى قال انه تعالى ليس بشئی و افترط مقاتل يعني فی الاتبات حتى جعله مثل خلقه"۔ نیز تہذیب التہذیب (جلد ۱ صفحہ ۲۵۱) میں امام ابن حجر آپ کا قول استناداً پیش کرتے ہوئے لکھتے ہیں:- "قال ابو حنيفة اتنا من المشرق ريان خبيثاً جهنم معطل و مقاتل مشبه"۔ دونوں کا خلاصہ ترجمہ یہ ہے کہ امام ابو حنيفة رحمۃ اللہ علیہ نے جهنم اور مقاتل پر جرح کرتے ہوئے فرمایا کہ ہمارے علاقہ میں مشرق سے گمراہی کے دو خبیث علمبردار وارد ہوئے جن میں سے ایک جہنم ہے جس نے اللہ تعالیٰ سے نفی تشبیه غلوکر کے اسے بے کار قرار دیا اور دوسرا مقاتل جس نے اللہ تعالیٰ کے بارے میں عقیدہ تشبیہ کے اثبات میں اس قدر غلوکر کا اسے مخلوق کی طرح تھہرا لیا۔ اہ-

### ایک اور طرح سے:-

امام اعظم کے متعلق ان جروحوں کے غیر معترض اور واجب الرد ہونے کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ بڑے بڑے ائمہ بالخصوص ان کے ہم عصر اور ان کے زمانہ کے قریب کے ائمۃ اسلام نے ان کی زبردست توثیق فرمائی ہے پس یہ "اہل بیت اردی بمافیہ"۔ والا معاملہ ہوا۔ کچھ حوالے گزشتہ صفحات میں گزر چکے

ہیں۔ مزید نیتے:-

(۱)- امام حبیب بن سعید القظانی جو علم جرج و نقد کے موجد اور بانی ہیں جنہیں خود موقوف نے بھی اس فن کا پہلا امام الائمه تسلیم کیا ہے۔ (ملاحظہ ہو گل نامہ صفحہ ۳۲)۔ نیز جو امام بخاری اور امام مسلم وغیرہما کے دادا استاذ اور امام احمد اور امام حبیب بن معین وغیرہما کے استاذ ہیں، یہ امام ابو حنیفہ کے نہ صرف مقلد تھے بلکہ اس پر انہیں ناز بھی تھا ملاحظہ ہو (تہذیب التہذیب جلد ۱۰، صفحہ ۳۰۲ مع حاشیہ نبرا) وہ فرماتے ہیں:- "ما سمعنا احسن من رای ابی حنیفہ"۔ یعنی ہم نے امام ابو حنیفہ سے بڑھ کر درجہ اچھتا پر فائز کوئی عالم نہیں سن۔ ملاحظہ ہو (تہذیب التہذیب جلد ۱۰ صفحہ ۳۰۲)۔

(۲)- امام حبیب بن معین نے فرمایا:- "کان ابو حنیفہ ثقة لا يحدث بالحديث الا بما يحفظه ولا يحدث بمعلا يحفظه (و في لفظ) کان ابو حنیفہ ثقة في الحديث"۔ یعنی امام ابو حنیفہ حدیث میں ثقہ تھے آپ محض وہی حدیث بیان فرماتے تھے جس کے حفظ پر آپ کو یقین ہوتا تھا اور جس کے حفظ پر آپ کو یقین نہیں ہوتا تھا اسے قطعاً" بیان نہ فرماتے تھے۔ ملاحظہ ہو۔ (تہذیب التہذیب جلد ۱۰ صفحہ ۳۰۵)

(۳)- امام عبد اللہ بن مبارک جو امام بخاری و مسلم کے مشائخ میں سے ہیں جنہیں امیر المؤمنین فی الحدیث کہا جاتا اور جن کا نام لینا بھی عبادت سمجھا جاتا ہے۔ یہ بھی امام اعظم کے شاگرد ہیں:- آپ کا قول ہے:- "افقه الناس ابو حنیفہ ماریت فی الفقه مثله (الی) لولان الله تعالیٰ اغاثتني بابی حنیفہ و سفیان كنت کسائر الناس"۔ یعنی ہم دین کے حوالہ سے سب سے بڑھ کر امام ابو حنیفہ ہیں، دین فہمی میں آپ کی مثل میں نے کوئی نہیں دیکھا۔ اگر اللہ تعالیٰ مجھے امام ابو حنیفہ اور امام سفیان ثوری کا شاگرد نہ ہاتا تو میں بھی نام لوگوں کی طرح دردر کی ٹھوکریں کھاتا پھرتا ہوتا۔ ملاحظہ ہو (تہذیب

(۴)- امام ابن حجر عسکری مجہد تھے اور امام بخاری و مسلم کے استاذ الاساتذہ ہیں، انہیں امام اعظم کی وفات کی خبر پہنچی تو انہوں ناللہ پڑھا اور اخبار افسوس کیا اور فرمایا۔ "علم ذهب"۔ آج علم اس دنیا سے رخصت ہو گیا ہے۔ ملاحظہ ہو (تہذیب التہذیب جلد ۱۰ صفحہ ۳۰۲)۔

(۵)- امام کعب بن ابراهیم جو امام بخاری و مسلم کے شیخ المشائخ ہیں اور امام بخاری ۲۲ تخلیقات میں سے گیارہ میلائی احادیث کے راوی ہیں، یہ بھی امام اعظم کے فیض یافتہ تخلیفہ میں سے ہیں، آپ فرماتے ہیں: "کان اعلم اهل زمانہ"۔ یعنی امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ اپنے زمانہ کے علماء میں سے سب سے بڑے عالم تھے ملاحظہ ہو (مناقب موفق۔ تہذیب الکمال، تہذیب التہذیب جلد ۱۰ صفحہ ۳۰۳)۔

(۶)

(۶)- صاحب مکملۃ نے آپ کے ترجمہ میں جو کلام فرمایا ہے وہ بھی نہایت عمدہ اور بہت لائق مطالعہ ہے۔ چنانچہ وہ فرماتے ہیں اگر ہم آپ کے فضائل و مناقب تفصیل سے عرض کرنا چاہیں تو بھی یہ ہمارے بس سے باہر ہے:- "فانه کان عالما" عاملہ" ورعما" زابدا! اماما" فی علوم الشریعۃ"۔ آپ عالم باعمل، نہایت درجہ متقدم و پرہیز گار، تارک الدنیا، شرعی علوم کے امام تھے۔ پھر فرماتے ہیں کہ اگرچہ ہم نے اپنی اس کتاب مکملۃ میں آپ کی کوئی روایت درج نہیں کی تاہم ہمارا اس میں آپ کا تذکرہ لانا: "للتبیرک به لعلو مرتبته و وفور علمہ"۔ آپ کے کثیر العلم اور کبیر القدر ہونے کے باعث آپ سے برکت حاصل کرنے کی وجہ سے ہے۔ ملاحظہ ہو (اکمال صفحہ ۴۲۵)۔

(۷)- ہم اس عنوان کو امام ابن حجر عسکرانی کے ان لفظوں پر ختم کرتے ہیں:- "و مناقب الامام ابی حنیفۃ کثیرۃ جدا" فرضی اللہ تعالیٰ عنہ و اسکنه الفردوس آمین۔ امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے مناقب انتہائی

زیادہ ہیں پس اللہ تعالیٰ ان سے خوش ہو اور انہیں جنت میں مقام عطا فرمائے۔  
آئین۔ ملاحظہ ہو (تہذیب التہذیب جلد ۱۰ صفحہ ۳۰۳)۔  
جرح خطیب کا ایک اور جواب :-

مؤلف نے خطیب بغدادی کی جس کتاب تاریخ بغداد کا حوالہ دیتے ہوئے  
امام اعظم پر اعتراض کرنے کی بے ہودہ کوشش فرمائی ہے اس کا ایک جواب یہ  
ہے کہ خطیب نے وہ اقوال جرح، محض اسلوب کتاب کی پابندی کرتے ہوئے نقل  
کیے ہیں کیونکہ ان کی اس کتاب کا موضوع فتنہ تاریخ ہے جیسا کہ اس کے ہام  
سے ظاہر ہے۔ پس اس سے ان کا مقصد، محض مورخانہ فرض ادا کرتے ہوئے  
مختلف اقوال کا جمع کرنا ہے باقی ان میں سے کون ساقول صحیح اور کون ساغلط ہے  
اس سے انہیں کوئی سروکار نہیں جس سے بکدوش ہونے کی غرض سے انہوں  
نے ان کی سندیں لکھ دی ہیں جس سے اہل علم قاری صحیح و سقیم کا خود بامانی  
فیصلہ کر سکتے ہیں۔ باقی وہ بذاتِ خود امام اعظم کی جلالت علمی کے معروف ہیں جس  
کی وضاحت اسی کتاب کی اس جلد کے اسی مقام کی اس عبارت سے بھی ہوتی ہے  
— ”معتازونَ عَلَىٰ مِنْ وَقَفَ عَلَيْهَا وَكَرِهَ سَمَاعُهَا بَانِ إِبْرَاهِيمَ  
عَنْ دَنَانِ عَمَّ جَلَالَهُ قَدْرَهُ أَسْوَةُ غَيْرِهِ مِنَ الْعُلَمَاءِ“

اس سے بھی صرف نظر کری جائے تو وہ ہم پر قطعاً ”کسی طرح جنت، نہیں  
(للوجوه المعتبرة المذكورة الصدر واپضاً) مارضی احد من الانتمة  
على صنيعه هذا فلذا طرحا كلهم اقواله المنقوله كلام النسيوطى  
وابن حجر وغيرهما“ فقط۔

بعض ائمہ کے حوالہ سے مغالطہ اور جھوٹ کا پوسٹ مارٹم :-

ضل و مضل مؤلف نے اپنی خبث باطنی کا ثبوت فراہم کرتے ہوئے نہایت  
درجہ کذب بیانی سے کام لے کر ”امام مالک، امام شافعی، امام احمد بن حنبل، امام

اوزاعی، امام سقیان ثوری اور حسن بن صالح“ کے حوالہ سے لکھا ہے کہ ”ان  
مذکورہ بالا چھ اماموں اور ان کے تمام شاگردوں کا ابو حنیفہ کی تحلیل پر اتفاق ذکر کیا  
گیا ہے۔“ اہ ملاحظہ ہو:- (گلی نامہ صفحہ ۳۲۳)

### اقول :-

بحث اس میں نہیں کہ بعض کتب میں رطب و یابس حتیٰ کہ بکواسیں بھی  
بھرتی ہوتی ہیں اصل بحث تو اس میں ہے کہ یہ باتیں ان ائمہ سے بطريقہ شرعی  
ثابت بھی ہیں یا نہیں؟ ہمارے نزدیک یہ سب باتیں ان ائمہ پر افتراء ہیں اور  
حقیقت یہ ہے کہ یہ سب امام اعظم کے مذاہ ہیں جیسا کہ گزشتہ سطور میں اس  
کی کچھ تفصیل گزر چکی ہے۔ پس مؤلف کی اس افتراء پر وازی کا اس سے بہتر  
کوئی جواب نہیں کہ لعنة اللہ علی الکاذبین۔ اگر مؤلف میں ذرہ بھر بھی  
صداقت، رتی بھر غیرت اور تھوڑی سی بھی شرم و حیاء ہے تو وہ معتبر انساد کے  
سامنے اس کا شرعی ثبوت پیش کرے۔ نیز کیا مؤلف، قرآن پر ہاتھ روک کر حلفیہ  
بیان کرے گا کہ اگر یہ بات ان ائمہ سے بطريقہ شرعی ثابت نہ ہو تو اس کی  
موجودہ اور ہر متوجه یوں پر حکم شرع کے مطابق تین طلاقیں پڑیں؟ ورنہ امام  
الملین کے بارے میں یہ زبان و رازی اس نے کیوں کی ہے؟ جس سے اس بد  
زبان اور بد باطن نے صرف امام اعظم کو گالی، نہیں دی بلکہ آپ کے حوالے سے  
ان تمام مسلمانوں (جن میں اربوں کھربوں اہل اللہ بھی شامل ہیں ان) کو بھی در  
پردہ گمراہ قرار دے کر اپنے غیر ملکی آقاوں کو خوش کرنے کی بے ہودہ کوشش کی  
ہے۔

### محاکمہ و تقابل کا پوسٹ مارٹم :-

شیخ چلی صفت مؤلف نے ادھر ادھر کی ہائکنے کے بعد ان قطع و بید زدہ نام  
نماد حوالہ جات سے نتیجہ اخذ کرتے اور خیالی پلاو پکاتے ہوئے نہایت درجہ بے جا

طور پر امام اعظم اور عیسیٰ بن جاریہ کے درمیان تقابل اور محاکمہ کرتے ہوئے لکھا ہے:- عیسیٰ بن جاریہ پر جریں تو ان جرحوں کا عشر عشرہ بھی نہیں، اس لحاظ سے امام عیسیٰ بن جاریہ کا پلہ بھادڑی ہے اور امام ابو حنیفہ کا ہلکا۔ تاہم الصاف کا تقاضا یہی ہے کہ مختلف فیہ ہونے کی وجہ سے یا دونوں (ابو حنیفہ اور عیسیٰ) کو حسن یا صحیح حدیث والا کہو یا ضعیف حدیث والا" اسے ملاحظہ ہو (صفحہ ۳۵ گالی نامہ) جو "ایں خیال است و محال است و جنوں" اور "چہ نبست خاک رابحہم پاک" کا صحیح مصدقہ ہے جس کے صریح البطلان ہونے کے لیے اتنا بھی کافی ہے کہ عیسیٰ بن جاریہ اگر فی نفسہ کوئی نیک صلح آدمی ہوں تو کچھ جائے انکار نہیں مگر وہ علمی دنیا میں قطعاً غیر معروف شخص ہیں جن کا تعارف صرف ایک آدھ روایی کے ذریعہ ہوتا ہے جب کہ حضرت امام اعظم رحمۃ اللہ علیہ وہ مجتہد اعظم ہیں جو اپنے دور سے لے کر آج تک ہر دور میں دنیا کی اکثری مسلم آبادی کے علمی و روحانی پیشوا ہیں۔ پس مؤلف کا یہ محاکمہ و تقابل محض اس کی خبث باطنی اور امام اعظم سے اس کے سخت بغض و عناد کا آئینہ دار ہے جس سے امام اعظم کا خدا واد مقام قطعاً "کم نہیں ہو سکتا۔

عَ آواز سگاں کم نہ کند رزق گدارا

مؤلف نے حسبِ عادت اپنی پھیکی دکان کو چکانے اور محض اپنا الٰو سیدھا کرنے کی غرض سے اس مقام پر بھی عیسیٰ بن جاریہ کی زیر بحث روایت کو اپنا مفید مطلب سمجھتے ہوئے انبیاء امام، امام کہہ کر پکارا ہے۔

بعض محمد شین پر افتراء "صحیح" کا پوسٹ مارٹم:-

مؤلف نے اپنی پرانی عادت کے مطابق اس مقام پر ایک جھوٹ یہ بھی بولا ہے کہ عیسیٰ بن جاریہ کی زیر بحث روایت کو محمدث ابن خزیسہ "ابن حبان" ابن حجر اور ذہبی وغیرہم " نے صحیح کہا ہے ملاحظہ ہو (صفحہ ۳۵) جو اتنا برا سخت

جو ہوتا ہے جس پر جتنی لعنت کی جائے کم ہے جس کے کذب و افتراء ہونے کی ایک واضح دلیل یہ ہے کہ مؤلف نے یہ اتنا برا دعویٰ تو کر دیا ہے مگر ان محمد شین میں سے کسی ایک کی کوئی ایک بھی ایسی عبارت پیش نہیں کی جس کے کسی ایک لفظ کا یہ معنی ہو کہ یہ روایت صحیح ہے۔

باقی رہا اس کا مغالطہ کہ چونکہ انہوں نے اسے اپنی فلاں کتاب میں رکھ دیا ہے اس لیے یہ صحیح ہے؟ تو یہ اس کی سینہ زوری "غیر مقلدی اور سر کشی" ہے جس کا پوسٹ مارٹم ہم صفحہ پر کرچکے ہیں۔ پھر گذشتہ صفحات میں اس حوالہ سے مؤلف نے ان مذکورہ بالا چار حضرات کا نام لیا تھا، یہاں پر اس نے "وغيرہم" کا پیوند بھی لگادیا ہے جو اس کی ایک اور تلبیس ہے۔

سَ خدا محفوظ رکھے ہر بلا سے  
خصوصاً" غیر مقلدیت کی وباء سے

بعض احناف کے اقوال سے مغالطہ اور بد زبانی کا پوسٹ مارٹم:-

غیر مقلد مؤلف نے علامہ عینی، علامہ زیملی، علامہ علی قاری، علامہ ابن ہمام اور مولوی انور کشمیری دیوبندی (کی کتب عمدة القاری نصب الرایہ، مرقة، فتح القدیر اور کشف السر) کا حوالہ دے کر لکھا ہے:- "یہ خفیوں کے پیش تن پاک مذکورہ بالا علماء بھی اس جابر بن عبد اللہ والی حدیث کو صحیح تسلیم کر رہے ہیں جن کے مقابلے میں آج کے سب خفی مولوی پیچے ہیں یہ ان کے علم کے عشر عشرہ کو بھی نہیں پیچ سکتے۔ اب بتاؤ وہ پیچے ہیں یا یہ بریلوی مولوی؟ لازماً" انبیاء سچا کہنا پڑے گا اسے نہیں۔" ملاحظہ ہو (صفحہ ۳۶، ۳۵)

واہ کیا کہنے مؤلف کے نزدیک جو حنفی کل تک علم سے فلاش اور بہت سے مسائل میں جھوٹے تھے (جس کی مثالیں گروشنہ صفحات میں گزر چکی ہیں) آج

اسے اپنا الویہد حاکم کی ضرورت پڑی تو ان نے ہمایت درجہ شریفانہ انداز میں  
یا روباہ کی چلتے ہوئے انہیں علم کا پہاڑ تسلیم کر لیا چاہی بھی مان لیا۔ جس کا مطلب  
یہ ہوا کہ جو شخص مؤلف کے زعم کے مطابق اس کے حسب بنشاء اس کے منہ  
میں پکھ نہ پکھ ڈال دے تو وہ سب پکھ اور تمام اوصاف حمیدہ کا مالک ہے ورنہ  
ولیس بنشی اور تمام خرابیوں کا جامع ہے۔ پس اس جھوٹے کا ہمیں جھوٹا کہنا  
دراصل اس کی اپنی ہی اصلیت سے ناقب کشائی ہے۔ رہا اس کا ان کے متعلق یہ  
کہنا کہ یہ سب اس حدیث کو صحیح تسلیم کر رہے ہیں؟ تو یہ بھی اس کی تیس،  
اصول سے انحراف اور کذب بیانی پر مشتمل ہے۔ جس کا حقیقت سے کوئی تعلق  
نہیں۔ (جیسا کہ سطور ذیل میں اس کی تفصیل آ رہی ہے)

### علامہ عینی اور علامہ زیلیقی پر افتراۓ۔

اس کا یہ کہنا کہ علامہ عینی نے عمدۃ القاری میں اور علامہ زیلیقی نے نصب  
الرأیہ میں اس کی صحت تسلیم کی ہے۔ ملاحظہ ہو (۳۵، ۳۶) کسی سخت کذب  
بیانی ان حضرات پر اس کا شدید افتراء اور اس کا سفید جھوٹ ہے چنانچہ ہمارے  
پاس جو نصب الرأیہ ہے وہ "دار نشر الکتب الاسلامیہ لاہور" کی مطبوعہ ہے اس  
کے جلد ہانی میں دو مقالات (صفحہ ۱۵۲ اور صفحہ ۱۱۳) پر یہ روایت مذکور ہے ان  
میں سے کسی ایک مقام پر علامہ زیلیقی کا کوئی ایک بھی ایسا لفظ نہیں جس کا یہ  
معنی ہو کہ ان کے نزدیک یہ روایت از روئے اصول صحیح ہے۔ ہاں اس کے صفحہ  
۱۵۲ پر انہوں نے اتنا لکھا ہے کہ "و عند ابن حبان فی "صحیحه عن جابر  
" لخ اس کا اگر یہ مطلب بتا ہے کہ یہ روایت صحیح ہے تو مؤلف صاحب ارشاد  
فرمائیں ہاکہ ہم ایک بار پھر اس کی بے عقلی کا پوسٹ مارٹم کر سکیں کیونکہ کسی "صحیح"  
نام کی کسی کتب میں کسی حدیث کا آ جانا اس کے صحیح ہونے کو قطعاً  
مستلزم نہیں (کما ہو مبرہن فی مقامہ و بیناہ فی صفحۃ من هذہ

### الرسالة ايضاً")

اسی طرح ہمارے پاس جو عمدۃ القاری ہے، وہ مکتبہ رشیدیہ کوئی کی چھاپ  
ہے اس کی بحث اس کے جزو سالیع صفحہ ۷۷ میں موجود ہے۔ اس میں بھی ایسا  
کوئی لفظ نہیں جس کا یہ معنی ہو کہ اس کے مؤلف علامہ عینی علیہ الرحمۃ کے  
نزدیک یہ روایت صحیح ہے۔ پس یہ مؤلف کا ان حضرات پر افتراء اور جھوٹ ہے  
جس پر "لعن" کے جتنے ڈنگرے بر سائے جائیں کم ہے قال اللہ تعالیٰ  
انما یفتری الکذب الذین لا یؤمنون بآیات اللہ و لواکہم الکاذبین (و قال) لعنت اللہ علی الکاذبین۔ صدق اللہ العظیم۔

### علامہ ابن ہمام نیز علامہ زیلیقی کی عبارات کا صحیح محمل ہے۔

رہا علامہ ابن ہمام علیہ الرحمۃ کا یہ فرمانا کہ "ہذہ احسن ما یعارض  
لهم بہ ویہم غیرہا ممالم یسلم من ضعف او عدم تمام دلالة" یہ  
روایت (عدم وجوب نماز و ترک بارے میں) ہمارے مخالفین کی انتہائی اچھی  
دلیل ہے جس کے ذریعہ ان کے لیے معارضہ کیا جا سکتا ہے۔ اس کے علاوہ بھی  
ان کے دلائل ہیں مگر وہ ضعف سے خالی نہیں یا پھر وہ ان کے حسب دعویٰ ان  
میں کامل دلائل نہیں ملاحظہ ہو۔ (فتح القدر شرح بدایہ جلد ا) (صفحہ ۳۷۴ طبع  
مکتبہ رشیدیہ لاہور)؟

تو یہ بھی اسے کسی طرح مفید نہ ہمیں کچھ مضر ہے کیونکہ (۱) ان کا اے  
اصن کہنا ان کے اس موضوع پر دوسرے دلائل کے مقابلہ میں ہے اور یہ بعینہ  
ایسے ہے جیسے غیر مقلدین مسئلۃ رفع یدین کے حوالہ سے ہمارے خلاف ابن حبان  
سے منسوب ان کا وہ قول پیش کرتے ہیں جو حدیث ابن مسعود کے بارے میں ہے  
جس میں اس کے متعلق "اصن" کے لفظ موجود ہیں جیسے قل۔ یہ جواب اس  
وقت ہے کہ جب ان کی اس عبارت کے لفظ "لعن" کا مشارالیہ اس زیر بحث

روایت جابر کو قرار دیا جائے لیکن صحیح یہ ہے کہ اس کا مشار الیہ اس روایت سمیت اس سے پہلے مذکور دو روایتوں کا مجموعہ ہے جس کی دلیل اس عبارت کا اگلا حصہ بھی ہے جس کے لفظ ہیں "ولهذا" "غیرها" اگر "ھا" ضمیر کا مرچع اس زیر بحث روایت کو قرار دیا جائے تو اس سے اپر دو روایتیں غیر متعلق ہو جائیں گی جس سے معلوم ہوا کہ "لہذا" کے لفظ کا تعلق پورے مجموعہ سے ہے۔

باقی اس عبارت کا بھی یہ مقصد ہمیں کہ قائلین عدم وجوب و تر کے دوسرے والاکل تو ضعیف ہیں مگر یہ روایت صحیح ہے بلکہ اس سے ان کا مقصد حض اجملی طور پر ان دوسرے والاکل کا رد کرنا ہے کہ باقی روایات جن سے وہ اس کے لیے استدلال کرتے یا کر سکتے ہیں یا تو وہ ضعیف ہیں یا پھر غیر صریح اور نامکمل ہیں۔ (۲) علاوه ازین بغرض تسلیم بحث میں اس قسم کی تصحیح و تحسین کا مطلب بر تقدیر تسلیم ہوتا ہے ورنہ وہ روایتیں اس کے قائل کے خلاف بحث قرار پائیں اور وہ خود ان کا مخالف جو صحیح ہمیں ورنہ بحث کا فائدہ ہی کیا ہے؟ (۳) علامہ ابن حمام کی یہ عبارت، موقوف کے اس لیے بھی خلاف ہے کہ وہ نماز و ترا اور نماز تہجد کے الگ الگ اور دو علیحدہ علیحدہ نمازیں ہونے کے قائل ہیں جس کی ایک دلیل یہ ہے کہ وہ نماز و ترا کو واجب قرار دیتے ہیں۔

نیز اس روایت کی ایک توجیہ بیان فرماتے ہوئے انہوں نے اس کے مجموعہ کو "وتر لغوی" مانا ہے جب کہ موقوف اپنی غیر مقلدیت کی بناء پر نماز و ترا اور نماز تہجد کے ایک ہونے اور ایک ہی نماز کے دو نام ہونے کا نظریہ رکھتا ہے جس کی تفصیل صفحہ ..... پر گزر چکی ہے۔

اسی طرح علامہ زیملی یہی اسے باب الوتر میں "احادیث الحجوم" کے زیر عنوان لائے ہیں ملاحظہ ہو (نصب الرایہ جلد ۲، صفحہ ۱۱۳)۔ یہ بھی اس امر کا روشن ثبوت ہے کہ علامہ زیملی بھی نماز و ترا اور نماز تہجد کے دو الگ الگ اور مستقل نمازیں ہونے کے قائل ہیں نیز وہ بھی نماز و ترا کو واجب سمجھتے ہیں جو

مؤلف کے منہ پر ان کے دو زور دار تھپڑیں۔

علامہ علی قاری کی عبارت کی صحیح توجیہ -

ربا علامہ علی قاری کا یہ کہنا کہ "فانه صحیح عنہ انه (صلی اللہ علیہ وسلم) صلی بہم ثماني رکعات والوتر" یعنی آپ ﷺ سے (ویقول مؤلف) صحیح ثابت ہے کہ آپ نے انہیں آٹھ رکعات اور نماز و ترا پڑھائی ملاحظہ ہو (مرقاۃ عربی جلد ۳، صفحہ ۱۹۲)؟

یہ بھی اسے کسی طرح مفید ہے نہ ہمیں کچھ مضر کیونکہ (۱) علامہ علی القاری نے اس کا کوئی حوالہ پیش نہیں فرمایا۔ پس کیا معلوم کہ اس سے ان کی مراد کون ہی روایت ہے (فی بعبارة متحملہ و اذا جاء الاحتمال بطل الاستدلال اذ لم يقم على احدهما) (۲) اگر بالفرض اس سے ان کی معادیں روایت جابر ہی ہو تو یہ بھی اسے کچھ مفید نہیں اور نہ ہی ہمیں کچھ مضر ہے کیونکہ اس صورت میں ان کی اس عبارت میں وارد لفظ "صحیح" "محض" "معنی" درد ہے کیونکہ اولاً وہ خود میں تراویح کے سنت نبویہ علی صاحبہ الصلوٰۃ والتجھیہ ہونے نیز میں پر تمام صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم کا اجماع ہونے کے قائل ہیں جیسا کہ خود ان کی اسی کتاب مرقاۃ اور ان کی ایک اور کتاب شرح شفاء کے حوالہ سے صحیح ..... پر گزر چکا ہے۔

ثانیاً اگر یہ توجیہ نہ کی جائے تو وہ خود بقلم خود مخالف حدیث قرار پاتے ہیں جو کسی ذی عقل سلیم کے نزدیک قطعاً کسی طرح درست، نہیں کیونکہ وہ غیر مقلد ہمیں تھے کہ ایسی اکھڑی اکھڑی اور متفاہ باشیں کہتے بلکہ قرآن و سنت کی روشنی میں امام اعظم کی اتباع کی برکات اور آپ کے روحانی فیوضات ان کے شامل حال تھے۔

## کشمیری صاحب کے حوالہ سے جواب :-

باقی مؤلف نے مولوی انور کشمیری صاحب کی جس کتاب (کشف الستر) کا حوالہ پیش کیا ہے؟ اولاً" وہ ہمارے سامنے نہیں نہ ہی اس کی اصل عبارت مؤلف نے پیش کی ہے کہ ہم اس کا مفہوم متعین کر سکیں۔ پس عین ممکن ہے کہ مؤلف نے حسبِ عادت اس میں بھی قطع و بربید اور مجرمانہ خیانت کر کے "کیا کچھ" بنا کر پیش کیا ہو۔

"هانیا" کشمیری صاحب موصوف مکا تعلق دیوبندی گروہ سے ہے جب کہ غیر مقلدین اور دیوبندی ازروئے عقائد ایک ہی چیز ہیں جس کی تصریح مؤلف کے پیش رو مولوی شاء اللہ امر تری نے اپنے فتاویٰ (فتاویٰ ثانية جلد ۱، صفحہ ۳۶۳) میں بھی کی ہے جس سے دیوبندیوں کو بھی انکار نہیں بلکہ ان کے بھی کئی علماء اس کی تصریح کر چکے ہیں جب کہ اسی وحدتِ عقائد اور بیکھتری کی بناء پر وہ ایک دوسرے کے بارے میں نہ صرف زم گوشہ رکھتے ہیں بلکہ گہرائی میں پھونخ کر دیکھا جائے تو اندر ورنی طور پر انہوں نے عوام کو مختلف بہانوں سے وہابی بنانے کی سینگ کر رکھی ہے اور روایتی سیاست کے طور پر ظاہر وہ خود کو ایک دوسرے کا مخالف ظاہر کرتے ہیں جس کی ایک واضح دلیل یہ بھی ہے کہ یہاں پاکستان میں دیوبندی حضرات کی ایک مشہور مذہبی تنظیم کا سالار اعظم، غیر مقلد ہے۔ پس اسی بناء پر اگر کشمیری صاحب نے اگلے چوک میں جمع ہو کر ایک ہونے کے جواز کی گنجائش رکھ دی ہو تو کوئی تجہیز کی بات نہیں جو ہم پر قطعاً "جہت، نہیں کیونکہ" ہماری اور ان کی عقیدہ و ایمان کی راہیں الگ الگ ہیں۔ پس مؤلف کا کشمیری صاحب سمیت، انہیں (دیوبندی بریلوی کے امتیاز کے بغیر) تمام خنیوں کے "پیغ تن پاک" کہنا نہ صرف اس کا مغالطہ و افتراء ہے، اس کی ایجاد بندہ اور مضمکہ خیز بات بھی ہے۔ تیز اس امر کی دلیل بھی کہ غیر مقلدین میں کوئی پانچ افراد بھی

ایسے نہیں ہیں، جنہیں پاک کہا جاسکے۔ تب ہی تو وہ بے چارہ اس کا روتا رو رہا ہے۔ کیوں حیم صاحب! طبیعت صاف ہوئی یا نہیں؟

## صنیع عینی و قاری کا صحیح محمل:-

رہا علامہ عینی اور علامہ علی القاری کا اس کا روایت کو اس سوال کے جواب میں لانا کہ "فَإِنْ قُلْتَ لَمْ يَبْيَنْ فِي الرِّوَايَاتِ الْمَذَكُورَةِ عَدْدُ هُنَّهُ الصَّلْوَةِ الَّتِي صَلَّاهَا رَسُولُ ﷺ فِي تِلْكَ اللَّيْلَةِ؟ قُلْتَ رَوَى أَبْنَهُ خَرْبِيْمَةُ وَأَبْنَهُ جَبَّابُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي رَمَضَانَ ثَمَانَ رَكْعَاتٍ ثُمَّ اُوْتَرَ" اہ وَاللَّفْظُ لِلأَوَّلِ وَذَكَرَ عَلَى القاری بناءً علیٰ ان عبارتہ تتعلق بہنہم الرِّوَايَةِ ملاحظہ ہو (عمده جزء ۷، صفحہ ۱۷۷)

تو اس سے بھی ان کا مقصد نہ تو اس کی صحیح ہے نہ یہ کہ اس کا مضمون ان کا مذہب و رونہ وہ خود اس کے کھلے مخالف، باعثی اور بقیم خود مردِ حدیث قرار پائیں گے جو کسی طرح صحیح نہیں جب کہ وہ بیس تراویع کے قائل و فاعل ہیں اور اس روایت کا صحیح پھر غیر مطل، غیر شاذ و غیر معارض ہونا بھی ثابت نہیں ہے جس کی حقیقت سے ہم بھی باخبر ہیں چہ جائیکہ یہ جبالِ العلم اس سے ناواقف ہوں جن کی بلند پایہ علمیت کا اعتراف کرتے ہوئے مؤلف ہمارے متعلق یہ لکھ چکا ہے کہ "ان کے مقابلے میں آج کے سب حنفی مولوی سب پیچے ہیں، یہ ان کے علم کے عشر عشیر کو بھی نہیں پھونخ سکے"۔ ملاحظہ ہو گالی نامہ صفحہ ۳۶۳

جس کے بعد ان کے اس صنیع کا یہ صحیح محمل کھل کر سامنے آ جاتا ہے کہ اس سے حدیث کے تاریخی پہلو کی خدمت کرتے ہوئے ان کا مقصد مخفی ان لوگوں کی تربید کرنا ہے جن کے کلام سے علی الاطلاق صحیح اور غیر صحیح روایات کی نفی ہوتی ہے کہ رسول اللہ ﷺ سے ان راتوں میں پڑھی جانے والی

نمازِ تراویح کی تعداد کسی روایت سے ثابت نہیں جیسا کہ تحقیقِ جائزہ صفحہ ..... اور رسالہ ہذا صفحہ ۸ تا ۱۰ میں باحوالہ نظر چکا ہے۔ جس کا یہ مطلب بنتا ہے کہ کسی غیر صحیح اور ضعیف و مردود روایت ہے بھی یہ امر ثابت نہیں۔ پس علامہ عینی نے اس بحث سے قطع نظر کرتے ہوئے کہ اس کا حسب اصطلاح، درجہ کیا ہے اس کی وضاحت فرمادی ہے کہ اس کی علی الاطلاق فتنی کرنا صحیح نہیں جس کی ایک دلیل یہ ہے کہ علامہ عینی نے اس کی قطعاً "صحیح نہیں فرمائی۔ جب کہ اس کا غیر صحیح اور ناقابلِ احتجاج ہونا ہم کئی ٹھوس دلائل سے ثابت کر کے ہیں۔ والحمد للہ علی ذمکر۔

### بحث روایتِ ابی نقیع

مؤلف نے اپنے سلسلہِ دلائل کی تیسرا (اور ہمارے اس رسالہ کی ترتیب کے مطابق آنحضرت تراویح کے سنت رسول اللہ ﷺ ہونے کی جو آخری) دلیل اپنے ایک غیر مقلد مولوی عبدالرحمن مبارکفوری کی کتاب تحفۃ الاحوزی (جلد ۲، صفحہ ۲۳) سے نقل مارتے ہوئے ابو یعلیٰ اور مجمع الزوائد کے حوالہ سے پیش کی تھی، وہ یہ تھی کہ حضرت ابی بن کعب نقیعؑ نے بارگاہِ رسالت میں حاضر ہو کر عرض کی حضور! آج رات مجھ سے ایک عجیب بات صادر ہوئی، فرمایا! کیا؟ عرض کی کہ میرے گھر میں عورتوں نے جمع ہو کر کہا کہ ہمیں قرآن مجید یاد نہیں آپ ہمیں نماز پڑھائیں، تو میں نے انہیں آنحضرت رکعت اور وتر پڑھائے اہ ملھما۔ ملاحظہ ہو (سلسلہ تراویح صفحہ ۳)

### الجواب:-

اس روایت کے روایتی پبلو کے حوالہ سے اس میں بھی بعضی وہی کلام ہے

اس کے تمام طرق میں بھی اس کا مرکزی راوی وہی عسکری بن جاریہ ہے جو روایت جابر کی سند میں ہے۔ جس کا خود مؤلف کو بھی اقرار ہے چنانچہ اس کا بہلا اعتراض کرتے ہوئے اس نے لکھا ہے کہ ”دونوں حدیثوں کی اسناد میں عسکری بن جاریہ راوی ہے“ (لاحظہ ہو صفحہ ۳۰) مزید یہ کہ اس کے بعض طرق میں ”فی رمضان“ کے لفظ ہیں۔ جیسا کہ قیام اللیل صفحہ ۱۵۵ میں ہے۔

جب کہ بعض میں ”یعنی فی رمضان“ کے الفاظ ہیں جیسا کہ مؤلف نے تجفہ الاحوزی جلد ۲، صفحہ ۲۷ سے نقل مارتے ہوئے اور مجمع الزوائد کے حوالہ سے لکھا ہے:-

جب کہ بعض میں ان میں سے کوئی ایک لفظ بھی نہیں۔ ملاحظہ ہو (سند احمد جلد ۵، صفحہ ۱۱۵) جو اس کے دربارہ تراویح ہونے کو مذکور بنا رہا ہے۔

علاوه ازیں اس کے طرق میں اس امر کا بھی اختلاف ہے کہ یہ واقعہ حضرت ابی کے ساتھ پیش آیا تھا یا کسی اور کے ساتھ۔ اس اختلاف سے بھی یہ روایت محل نظر ہو جاتی ہے۔ جس کی مکمل تفصیل تحقیقِ جائزہ صفحہ ۲۳ تا صفحہ ۲۵ میں موجود ہے (فیلماً)۔ مؤلف نے اس روایت کے متعلق مجمع الزوائد کی حوالہ سے ”استادہ حسن“ کا جملہ کیا تھا اس کا مسکت جواب بھی ہم تحقیقِ جائزہ میں عرض کر کچے ہیں جسے آپ اسی میں ہی (صفحہ ۲۳-۲۵ پر) ملاحظہ فرمائیں۔

### جوابات پر اعتراضات نیز یا وہ گوئیوں کا پوسٹ مارٹم

مؤلف کی سخت کذب بیانی:-

مؤلف نے ہمارے ان جوابات کا توزیع کرنے سے عاجز آکر حسب عادت اس کا نام نہاد جواب پیش کرتے ہوئے چھوٹتے ہی یہ سخت جھوٹ بول دیا ہے کہ ہم نے اس روایت کے آخری راوی حضرت جابر کا نام حذف کر دیا ہے (آگے لکھا

ہے کہ) تاکہ اپنی عیاری اور مکاری سے حقیقت پر پرده ڈال سکے لئے ملخصاً۔  
ملاحظہ ہو (صفحہ ۳۶)

اقول:-

اولاً نہ معلوم اس میں عیاری اور مکاری والی کون سی بات ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ تحقیق جائزہ کے قاہر ضریات نے مؤلف کا دماغی نظام درہم برہم کروایا ہے جس کے بعد وہ مسلسل اس قسم کی لائینی اور بے محل باتیں کرتا چلا جا رہا ہے۔

ثانیاً مؤلف کا یہ کہنا کہ ہم نے حضرت جابر کا نام حذف کر دیا ہے، اس کا سخت جھوٹ ہے۔ اس کا جھوٹ نہ کہا جائے تو پھر یہ اس کا اندازہ اپن ہو گا کیونکہ تحقیق جائزہ میں اس روایت کے بیان کے ضمن میں چکتے سورج کی طرح حضرت جابر کا نام لکھا موجود ہے۔ چنانچہ ہم نے اسے نقل کرتے ہوئے ہمایت درجہ واضح لفظوں میں لکھا تھا کہ "آخر تراویح کے ثبوت کی تیری دلیل یہ پیش کی گئی ہے کہ حضرت جابر فرماتے ہیں جاء ابی الى رسول الله ﷺ" ملاحظہ ہو (تحقیق جائزہ صفحہ ۲۳ مطہر نمبر ۱۵، ۱۶، ۱۷)

پس نظر مؤلف کو نہ آئے تو اس میں ہمارا کیا قصور ہے۔

۲۔ گر نہ بیند بروز شرہ چشم

چشمہ آنقب راچہ گناہ

لہذا اس جھوٹ کا سب سے بہتر جواب ہم یہ ہی دے سکتے ہیں کہ "لعنة اللہ علی الکاذبین۔"

"یعنی فی رمضان" کا مقابل کون؟:-

پھر مؤلف نے حضرت جابر کے نام کو حذف کرنے کا جھوٹ بول کر اس کی بنیاد پر خیال پلاو پکاتے ہوئے جو دیوار قائم کی تھی وہ بھی خود بخود ہڑام سے گر

گئی۔ اور اس کا تمام وادیا بے فائدہ ثابت ہوا۔ علاوہ ازیں اس کا یہ کہنا بھی نہایت درجہ غلط ہے کہ ان کا نام حذف کرنے سے "یعنی فی رمضان" کے الفاظ کسی اور راوی کے اور اسے باقی رکھنے سے ان کے اپنے لفظ قرار پاتے ہیں کیونکہ اگر یہ حضرت جابر کے لفظ ہوتے تو انہیں "یعنی" کی بجائے "اعنی" ہونا چاہئے۔ یعنی کا معنی ہے "اس کی مراد یہ ہے" جب کہ "اعنی" کا مطلب ہے "میری مراد یہ ہے" حضرت جابر اپنے متعلق "یعنی" کیسے کہہ سکتے ہیں اگر "یعنی" کے لفظ حضرت جابر کے ہوں تو کلام اس طرح بنے گا کہ حضرت جابر فرماتے ہیں حضرت ابن کعب نے رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کی....." یعنی فی رمضان" جو ایک مخلکہ خیز بات ہے۔ پس لفظ یعنی اس امر کی دلیل ہے کہیے حضرت جابر کے ہو ہی، نہیں سکتے بلکہ وہ کسی نچلے راوی ہی کے یہ لفظ ہیں۔

پھر اس سے یہ تاثر ملتا ہے کہ "درج جملہ" آخری راوی ہی کا ہوتا ہے جو مؤلف کی سخت جہالت ہے ہے بالحضر، مؤلف قطعاً ثابت نہیں کر سکتا۔ سچا ہے تو اس کا صحیح ثبوت پیش کرے۔ پس جس جلال کو "یعنی" اور "اعنی" کا فرق اور ان کے محل استعمال ہی کی خبر نہیں وہ اگر ہم پر اعتراض کرے تو یقیناً یہ اسے زیب دہتا ہے۔

اعادہ جھوٹ:-

مؤلف نے اپنے رسالہ کا جنم پڑھانے نیز اپنے جلال عوام سے یہ کہلوانے کی غرض سے کہ ماشاء اللہ ہمارے مولوی صاحب چپ نہیں ہوئے بار بار بولے جا رہے ہیں جوان کے بڑے..... ہونے کی دلیل ہے، صفحہ ۳۷ پر نہایت درجہ بے شرمی کا مظاہرہ کرتے ہوئے ایک بار پھر اس جھوٹ کا اعادہ کیا اور پھر لکھ دیا ہے کہ "جس کا نام اس بریلوی مولوی نے حدیث سے کاٹ دیا میری بجائے کوئی

زوری ہے۔ سچا ہے تو وہ اس کا موئید پیش کرے۔ حقیقت یہ ہے کہ یہ اس راوی کا اضطراب ہے جسے نہایت درجہ عیاری، مکاری اور لفظوں کے ہیر پھر سے مؤلف چھپانا اور اپنی گرتی غیر مقلدیت کو سہارا دینا چاہتا ہے۔ مگر یہ حقائق مؤلف کو کیوں کمر سمجھ آ سکتے ہیں کیونکہ وہ خود لکھ چکا ہے کہ ”بات سمجھ میں آسکتی ہے بشرطیکہ عقل و شعور کا خاتمه نہ ہوا ہو۔“ (ملاحظہ ہو صفحہ ۳۹) جس کے بعد ہم یقین سے کہہ سکتے ہیں کہ مؤلف کے ساتھ یہ حادثہ واقعی ہو چکا ہے اس لیے وہ ہماری چھوٹی چھوٹی باتوں کو سمجھنے سے بھی قاصر نظر آتا ہے۔ کیوں جناب! دلاغ ٹھکانے لگایا نہیں؟

### بناء الفاسد على الفاسد:-

مؤلف نے لکھا ہے کہ ”اگر یہ واقعہ رمضان میں پیش نہیں آیا بلکہ غیر رمضان میں پیش آیا تھا جو تجد پر دلالت کرتا ہے تراویح پر نہیں تو پھر بھی تمہارا عقیدہ باطل ہوا کیونکہ اس سے تجد کی جماعت ثابت ہو رہی ہے اور تم تجد کی جماعت کے انکاری ہو۔“ (ملاحظہ ہو صفحہ ۳۹)

### اقول:-

یہ بھی بناء الفاسد على الفاسد اور مخفی اس نبیاد پر ہے کہ اس روایت کو صحیح مان لیا جائے جب کہ ہمارے نزدیک یہ روایت قطعاً صحیح نہیں جس کی تفصیل ابھی گزر چکی ہے۔ پس جب ہم اس کی صحت کو تسلیم ہی نہیں کرتے تو اسے ہم پر محنت پنا کر کیوں کمر پیش کیا جا سکتا ہے (ثبت العرش ثم انقضش)

### جماعت تجد:-

علاوہ ازیں یہ بھی ہم پر مؤلف کا افتراء ہے کہ ہم تجد کی جماعت کے ملطقاً ”قابل، ہیں۔“ حقیقت یہ ہے کہ تداعی کے بغیر ہو تو اس کی جماعت ہمارے

اور ہوتا تو فوراً ”کہہ دینا کہ۔“

### ع شرم تم کو مگر نہیں آتی

لیکن ہم نے چونکہ صبر کرنے کا ہتھیہ کیا ہے اس لیے ہم مزید کچھ نہیں کہتے۔

### ایک اور جھوٹا دعویٰ:-

ہم نے مسند احمد (جلد ۵، صفحہ ۱۱۵ طبع مکۃ المکرمة) کے حوالہ سے لکھا تھا کہ اس میں یہ واقعہ اس طرح سے مذکور ہے کہ حضرت جابر رضی اللہ عنہ، حضرت ابن بن کعب رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ ایک شخص نے نبی کریم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کی۔

جس کا مفاد یہ ہے کہ یہ واقعہ حضرت ابن یَّ کے علاوہ کسی اور کے ساتھ پیش آیا تھا۔ جب کہ قیام اللیل وغیرہ میں ہے کہ یہ واقعہ خود حضرت ابن یَّ کے ساتھ پیش آیا تھا۔ بس اس اختلاف سے بھی یہ روایت محل نظر ہو جاتی ہے۔ ملخصاً (ملاحظہ ہو صفحہ ۲۲)

اس کے جواب میں مؤلف نے یہ دعویٰ کیا ہے کہ ”مسند احمد والی روایت میں یہ عورتوں کو تراویح پڑھانے والا واقعہ ابن یَّ بن کعب کا ہے بلکہ کسی اور صحابی کا ہے۔“ اخن۔ ملاحظہ ہو (صفحہ ۳۸) جو اس کا مخفی بے نبیاد اور جھوٹا دعویٰ ہے جس کے جھوٹ ہونے کے لیے اتنا بھی کافی ہے کہ اس نے اپنے اس باطل دعویٰ کے ثبوت کی کوئی صحیح تو کجا غیر صحیح دلیل بھی پیش نہیں کی۔

علاوہ ازیں اس کی سند کا مرکزی راوی بھی وہی عیسیٰ بن جاریہ ہے۔ ملاحظہ ہو (مسند احمد جلد ۵، صفحہ ۱۱۵ سطر ۱۹) جو اس کے دوسرے طرق میں ہے۔ ملاحظہ ہو (قیام اللیل صفحہ ۱۵۵ (دینیر))۔ جس کا خود مؤلف کو بھی اقرار ہے (ملاحظہ ہو گالی نامہ صفحہ ۳۰) پس مؤلف کا اسے اور واقعہ قرار دینا اس کی سینہ

زدیک بلا کراہت جائز ہے جس کی وضاحت ہم تحقیقی جائزہ میں بھی کرچکے ہیں (ملاحظہ ہو صفحہ ... )۔ پس یہ روایت برقدیر تسلیم اس وقت ہمارے خلاف ہو گی جب اس میں مدعی کے ساتھ جماعت تجد کا صریحاً ذکر ہو جب کہ "نسوة" جمع کثرت بھی اس کی تسلی بخش دلیل نہیں کیونکہ جمع قلت و کثرت میں منادوت بھی شائع ہے۔ پھر یہ جمع کثرت بھی ہو تو کم از کم تین افراد ہی سے تو شروع ہو گی۔

### مطلق مقید کے چکر کا پوسٹ مارٹم

مؤلف نے ایک اور چکر دیتے بلکہ فی الحقيقة ایک اور چکر کھاتے ہوئے لکھا ہے کہ تمہارے اصول فقه کی رو سے مطلق، مقید پر محمول ہوتا ہے لہذا جس روایت میں فی رمضان کے لفظ ہیں وہ اس روایت پر محمول ہے جس میں یہ لفظ موجود ہیں (ملحضاً) ملاحظہ ہو (صفحہ ۳۰، ۳۹)

### اقول :-

اولاً "جب یہ اصول ہی ہماری فقه کا ہے جس کے تم قائل نہیں تو اپنے اصول چھوڑ کر ہمارے اصول پر آنے بالفاظ و یگر "توحید غیر مقلدیت" کو ترک کر کے شرک تقلید کے اختیار کرنے کی ضرورت کیوں اور کس حکمت کی بناء پر پیش آگئی؟ میٹھا ہپ کڑوا تھو۔ ویسے شرک فی الرسالۃ ہے اپنا او سیدھا کرنے باری آئی تو یہ لش پش۔ لا حول ولا قوۃ الا باللہ

"ثانیاً" :- بر سبیلِ تنزل ان الفاظ کے ثبوت کی روایات بھی تو آپس میں متعارض ہیں۔ ایک میں ہے "فی رمضان" جب کہ دوسری میں ہے "یعنی فی رمضان" جن میں سے اول الذکر کا حصہ متن ہوتا اور ثانی الذکر کا مدرج ہونا واضح ہو رہا ہے۔

"ثالثاً" :- مطلق کے مقید پر محمول ہونے کی بات اس وقت درست ہوتی

ہے جب وہ (مقید) صحیح بھی ہو جب کہ علی التحقیق وہ صحیح نہیں۔ پس اس ہیرا پھیری سے بھی مؤلف کو سوائے رسولی کے کچھ حاصل نہ ہوا۔ (ذلک لہم خرزی فی الدنیا ولہم فی الآخرة عذاب الیم) رابعاً :- علاوه ازیں جب تم نے خود اقرار کر لیا ہے کہ یہ کوئی اور واقعہ ہے تو مقید اور مطلق کی یہ بحث ہی سرے سے ختم ہو گئی۔ کیونکہ مطلق کو مقید پر محمول کرنے کے صحیح ہونے کے لیے دونوں روایتوں کی وحدت بھی تو شرط ہے۔

خامساً :- مطلق، مقید کی اس ہیرا پھیری سے مؤلف کا یہ اقرار ثابت ہو گیا کہ واقعی روایت مند احمد میں کسی مینے کا ذکر نہیں۔ پس بتایا جائے کہ یہ لفظ کس نے کیوں اور کس حکمت کی بناء پر حذف کیئے، پھر اس نے یہ کارنامہ عمداً سراجم دیا یا بھول کر؟ باحوالہ جواب درکار ہے۔ کچھ تو پولیں۔

ع جلا کر راکھ نہ کروں تو داغ نام نہیں

امام اعظم پر ایک بار پھر طعن اور زبان درازی کا پوسٹ مارٹم:-

مؤلف نے اپنے مولوی عبدالرحمن مبارک پوری کی تقلید کرتے ہوئے ان کی کتاب خفخة الاحوزی کے حوالہ سے لکھا تھا صاحب جمیع الزوائد علامہ بیشمی نے اس روایت کی سند کے بارے میں کہا ہے "اسناده حسن" یعنی اس کی سند، حسن ہے۔ ملحضاً ملاحظہ ہو (مسئلہ تراویح صفحہ ۲۴)

اس کے جواب میں ہم نے اصولی بحث کرتے ہوئے لکھا تھا کہ "جب فی الواقع اس کی سند پر محدثین کا سخت کلام موجود ہے تو وہ حسن کیسے ہو گئی جب کہ اس کے ماقات کی تلافی کرنے والی اور اس کی موئید کوئی دوسری روایت بھی نہیں"۔ (ملاحظہ ہو جائزہ صفحہ ۲۳، ۲۵)

اس کے جواب سے عاجز آ کر مؤلف نے حسب عادت اپنی گنبدی، بازاری

## مبارک پوری کی طرف سے عذر لگ:-

ہم نے اس کے جواب میں مزید لکھا تھا کہ مؤلف کے پیش رو عبدالرحمن  
مبارک پوری نے اپنی کتاب ابکار المدن میں کئی مقابلات پر لکھا ہے کہ بیشمی  
کے کسی حدیث کو حسن یا صحیح کہہ دینے کا اعتبار نہیں کیونکہ مجمع الزوائد میں ان  
کی بے شمار اغلاط پائی جاتی ہیں۔ تبایے کل تک جو کتاب غلطیوں کا لپنہ اور غیر  
معتبر تھی آج وہ کیسے جنت بن گئی اور جس کے مؤلف پر یقین نہیں تھا اس کے  
عقیدت مند کیوں بن گئے۔ شاید ضرورت ایجاد کی مال ہے (ملاحظہ ہو جائزہ صفحہ  
مادری زبان میں الام اعظم ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کی شان میں زبان درازی شروع  
کر دی اور پھر وہی پرانا راگ الپانا شروع کر دیا ہے کہ ان پر بھی سخت جرمیں  
ہیں اگر ان سے ان کی ثابتت میں فرق نہیں ان جرموں کے ساتھ عیسیٰ بن  
جاریہ کی روایت کے حسن اور بیشمی کی تحسین میں بھی کوئی فرق نہیں آتا۔  
ملخصاً ملاحظہ ہو (صفحہ ۳۰)

حسن کی مکمل خبر لے کر صفحہ نمبر ۳۰ پر ہم مؤلف کا "بودم بے والی پن" دلچسپی کے مکمل خبر لے کر صفحہ نمبر ۳۰ پر ہم مؤلف کا "بودم بے والی پن"  
 واضح کر چکے ہیں۔ اسے وہاں پر ملاحظہ فرمائیں۔ چند لفظ مزید اتنے کہ

سے مہ فشاں نور و سگ عو عن کند  
ہر کے بر خلقتِ خود مے تندر

اس میں مؤلف کا قصور نہیں وہ بے چارہ جس ماحول میں پیدا ہوا، پلا بڑھا پڑھا  
اور دستار کی شکل میں رس سر پر باندھا، اس سب پر گستاخوں ہی کا قبضہ تھا۔ پس  
جلالہ کی طرح اسے گالیاں دینے کی عادت پڑی ہے۔

**"حسن اسناد، حسن حدیث کو مستلزم نہیں:-"**

علاوه ازیں کسی روایت کی سند کا حسن یا صحیح ہونا حدیث کے حسن یا صحیح  
ہونے کو مستلزم نہیں (کما ہو مبرهن فی الاصول) جو خود غیر مقلدین کو  
بھی مسلم ہے کیونکہ جب انہیں ترذی سے رفع یہ دین کی نظر میں حدیث ابن  
مسعود (الا اصلی بکم الخ) دکھائی جائے جسے امام ترذی نے "حسن" کہا  
ہے تو وہ اس مقام پر اس کا ایک جواب پہی دیتے ہیں کہ اس سے ان کی مدد  
مغض تحسین سند ہے جب کہ سند کے حسن ہونے سے حدیث کا حسن ہونا لازم  
نہیں آتا۔

پس جو بات خود کو مسلم نہیں وہ ہم پر جنت بنا کر کیوں ٹھونٹی جا رہی ہے۔  
خدا را انصاف۔ شرم۔ شرم۔ شرم۔

(۲۵)

اس کے جواب میں مؤلف نے جو تبیتی گفتگو کرتے ہوئے گوبہر فشانی کی ہے  
وہ بھی آب زر سے لکھنے کے قابل ہے، چنانچہ آپ فرماتے ہیں تھے۔ "رہا سوال  
حضرت العلام حدیث کبیر عبدالرحمن مبارک پوری کا بیشمی کی صحیح و تحسین پر  
عدم اطمینان کا انکسار کرتا تو یہ ان حدیثوں کے بارے میں ہے جن کی صحیح و  
تحسین میں بیشمی پر منفرد ہوں اخ" ملاحظہ ہو صفحہ ۳۰

**اقول:-**

مؤلف کا یہ دعویٰ بھی مخفی دفع و قتی کرتے ہوئے، سخت جھوٹ پر مبنی ہے  
جس کی ایک دلیل یہ ہے کہ اس نے یہ اتنا بڑا دعویٰ تو کر دیا ہے مگر اس کی کوئی  
دلیل پیش نہیں کی۔

علاوه ازیں اگر اس کا تعلق ان کی انفرادی تحسین سے ہے اور وہ اس میں  
منفرد نہیں ہیں تو بتایا جائے کہ دوسرے کس اہل علم معتمد حدیث نے صریحاً اس  
کی تحسین یا تصحیح کرتے ہوئے ان کی تائید کی ہے۔ اس کا کوئی ایک حوالہ تو پیش  
کیا جائے۔ پس اس کا یہ بلا دلیل دعویٰ اس کی تلیس نہیں تو اور کیا ہے؟

## جھوٹ پر خاتمه :-

مؤلف نے اس بحث کا جھوٹ پر خاتمه کرتے ہوئے اس کے آخر میں یہ بڑا جھوٹ بولا ہے کہ "اس حدیث کی صحیح و تحسین دیگر محدثین فرمائے ہیں جن میں سے ابن خزیمہ ابن حبان، ذہبی، عقلانی خصوصاً" قابل ذکر ہیں جسے اکابر تنفی علماء بھی تسلیم کرچکے ہیں اُخْ (ملاحظہ ہو صفحہ ۲۰، ۳۱)

## اقول :-

یہ مؤلف کا سفید جھوٹ اور ان محمدشین پر کھلا افتراء ہے جس کی تفصیل صفحہ ۲۰ پر گزر چکی ہے۔ جس پر مؤلف ابتدائی قابلِ نہت ہونے کے ساتھ ساتھ آفرین اور شبابش کا مستحق بھی ہے اور یہ بات اس کے عظیم مناقب سے ہے کہ اس نے نہایت درجہ استقامت کا ثبوت دیتے ہوئے اپنے اس کالی نامہ کو اس کے مقررہ معیار سے گرنے نہیں دیا چنانچہ اس نے اسے جھوٹ ہی سے شروع کیا تھا پھر جھوٹ ہی کا مادا اسے فراہم کیا پھر جھوٹ ہی پر اسے خاتمه دیا۔ پس جھوٹ کو اس کی نیزا اور اس کا اوڑھنا پچھونا بلکہ اس کا مذہب کہہ دیا جائے تو کچھ بے جانہ ہو گا کہ من احباب شیعی اکثر من ذکر م۔ و ما یا کل احد لام من مرغوبات م۔

## مؤلف کی شیعیوں، تعلییوں، ڈینگلوں اور لاٹ گزار کا پوسٹ مارٹم :-

آخر میں ہم، مؤلف پر اس کی تدریجی قیمت واضح کرتے ہوئے اس کی ان شیعیوں، تعلییوں، ڈینگلوں اور لاٹ گزار کی خبر لینا اور ان کا پوسٹ مارٹم کرنا بھی ضروری خیال کرتے ہیں جن کے ذریعہ اس نے عوام پر رعب جھاڑنے اپنے جاہلوں کو خوش کرنے، غیر مقلدیت کو ہوا دے کر اس کی پھیکی دکان کو چکانے اور سنی حنفی مذہب کو نیچا کھانے کی ناکام اور مذموم کو شوش کی ہے جو گیدڑ بھکیوں

## سے زائد نہیں۔

### حنفیت کو باطل کہنے کی تعلیٰ کا پوسٹ مارٹم :-

مؤلف نے اپنے اس کالی نامہ (کے صفحہ ۳۱، ۳۲) میں حسبِ عادت اپنی مخصوص زبان استعمال کرتے ہوئے حلالہ کی مثال دے کر حنفیت کو باطل، حلال کو حرام، حرام کو حلال کرنے والا، گندہ مذہب قرار دیا اور فخریت کہا ہے کہ حلالہ سے بچنے کے لیے لوگ ان سے فتویٰ لیتے ہیں نیز تعلیٰ سے کام لیتے ہوئے کہا ہے کہ یہ ایک ایسا غایلظ مذہب ہے کہ اگر عوام کو اس کا پتہ چل جائے تو وہ اس سے تائب ہو کرچے کپکے محوی (اہل حدیث) بن جائیں۔ پھر یہ شیعی بھی بگھاری ہے کہ ضرورت پڑی تو اکشاف کریں گے۔ اہ ملختا ا

## اقول :-

مذکون کے بازاری قسم کی سخت گندی زبان کے استعمال کرنے پر ہمیں کچھ رنج نہیں کیونکہ اس سے ہمارا کچھ نہیں بگدا البتہ عوام پر مؤلف کے بلند بانگ علمی دعاوی کی حقیقت کھل کر سامنے آگئی ہے کہ اگر وہ اس میں تجاہ ہوتا تو اسے دلاک کی بجائے ان بے ہودہ باتوں کے زبان پر لانے اور ان سے رسالہ کے اور اق کے سیاہ کرنے کی ضرورت ہی کیا تھی۔ پس اس سے اپنا ہی بیٹھ غرق کیا ہے ہمارا کچھ نہیں بگاڑا۔

عَ آوازِ سکاں کم نہ کند رزقِ گدارا

باقی رہا حلالہ کا مسئلہ؟ تو ہمارے نزدیک اس سے مراد وہ حلال ہے جو دائرہ شریعت میں رہ کر ہو۔ ایک آدھ رات کے بعد طلاق دینے کی شرط لگانا ہمارے نزدیک بھی غیرت کے منافی اور قطعاً" معیوب بات ہے جس کا اس مفتری کو بھی علم ہے تپا تھا تو بے غیرتی والی صورت کے جواز کے ثبوت کے لیے ہماری فقة کی

کسی معتبر کتاب کا حوالہ کیوں پیش نہیں کیا۔

پھر اگر حلالہ، مطلقاً معیوب، گناہ اور بے غیرتی ہے تو یہ بے غیرت اس ارشادِ ربانی کا کیا معنی کرے گا فلا تحل لہ من بعد حتیٰ تنکح زوجا غیرہ۔ نیز صحیح بخاری اور صحیح مسلم وغیرہما کی حدیث امراءہ رفاعة میں اس ارشادِ نبوی کا وہ دشن حیاء کیا معنی کرے گا؟ لا حتیٰ یندو عیسلنک کاما ذاق الاول، کچھ تو بولیں۔

الغرض دائرہ شریعت میں رہتے ہوئے حلالہ کی اجازت خود قرآن و حدیث میں موجود ہے اور حنفی مذهب اس مسئلہ میں بھی قرآن و حدیث ہی کا تجا تقیع اور مکمل پیرو کار ہے۔ پھر یہ کتنی شوخ چشمی اور سخت دیدہ دلیری ہے کہ اس مسئلہ میں حرام کو حلال بنا کر پیش کرنے کے مجرم وہ خود ہی ہیں کیونکہ قرآن و سنت اور تمام مخلصین اہل اسلام بالخصوص ائمۃ الرابعہ کے اتفاق سے بلا تفہیق مجلس واحد و غیر واحد تین طلاقوں سے عورت اپنے خاوند پر بھیش کے لیے حرام ہو جاتی ہے (حتیٰ تک حنفی زوجا غیرہ) مگر مؤلف اینڈ کمپنی اس سب سے ہٹ کر اس کے قابل ہیں کہ ایک ہی مجلس میں تین کیا کوئی شخص پوری ایک ہزار دانے کی تسبیح پر طلاق طلاق کا وظیفہ پڑھ کر اپنی بیوی پر دم کر دے تو بھی وہ اس پر حرام نہیں ہوتی اور اس سے صرف ایک رجعی طلاق واقع ہوتی ہے اور وہ اسے اس کی حسب سابق بیوی قرار دے کر اسے واپس لوٹا دیتے ہیں۔ اس پر مؤلف فخریہ لکھ رہا ہے کہ "ملعون حلالہ سے بچنے کے لیے لوگ ہم سے ہی فتویٰ لیتے ہیں اور حنفیت سے توہہ کرتے ہیں"۔ بے شرم خود اپنی اس تحریر میں حرام کو حلال کرنے کا مرتكب ہونے کا کھلے بندوں اقرار کر رہا ہے مگر پھر بھی الزام ہمیں کو دیتا ہے اور ہمیں کو کوستا ہے۔

ع شرم تم کو مگر نہیں آتی

باقی رہایہ کہ حنفی عوام، مؤلف سے بغیر حلالہ کے اپنی حرام یوں کی حلّت کا فتویٰ لے کر اس کی جماعت میں شامل ہو جاتے ہیں تو یہ بھی کوئی تعجب کی بات نہیں بلکہ یہ ایک ایسی حقیقت ہے جس سے ہم بھی انکار نہیں کر سکتے کیونکہ جو حرام کھائے یا حرام کے کھانے پر قتل جائے یا حرام کھانے کا مشورہ دے تو اس کے لیے حنفی مذهب میں شامل رہنے کی قطعاً "کوئی گنجائش نہیں۔ بلکہ ایسا حرام خور جاہل غیر مقلد کملانے اور اسی جماعت کا فرد بننے ہی کا مستحق ہے۔

اس سے مؤلف کے "محمدی" ہونے کے جھوٹے دعویٰ کی حقیقت بھی کھل کر سامنے آگئی۔ جو قرآن و حدیث کا اس قدر باغی اور اتنا برا حرام خور اور حرام خور ان ہو وہ حضور سید عالم محمد رسول اللہ ﷺ کا قیع کیونکہ ہو سکتا ہے۔

اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ یہ "محمدی" نبیت حضور سید عالم ﷺ کے اسم گرامی سے نہیں بلکہ یہ محمد بن عبد الوہاب نجدی کی نبیت ﷺ کا لکھ کر اس پر صلوٰۃ یا سلام کا کوئی ضمیح نہیں لکھا۔

پھر اگر حنفی مذهب واقعی اسی طرح ہے جس طرح مؤلف نے بد زبانی کی ہے تو مؤلف کے جو پیش رو (غیر مقلد علماء) حنفی مذهب کو نہ صرف پسند کرتے بلکہ از روئے اعتیاط اسی کو اپناتے تھے تو جناب مؤلف یہ بتا سکتے ہیں کہ وہ کتنے نمبر کے گندے تھے اور ان کا غلاظت کا نیپر پچھر کیا تھا؟

ربا اس کا یہ کہنا کہ صورت پڑی تو اکشاف کریں گے؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ "کیا پدی کیا پدی کا شوربا" تیرے بڑے ہرے (امر ترسی، غزنوی، دہلوی، گوندوی وغیرہ وغیرہ) یہ آس لے کر اس دنیا سے اپنے اپنے ٹھکانوں کو چھوٹ گئے اور ایڑی چٹی کا زور صرف کرنے کے باوجود وہ بھی حنفیت کا کچھ، نہیں بگاڑ سکے تو تو کس باغ کی مولی ہے۔ پھر تم بد زبانی کو گے تو مر، ہم بھی، نہیں گئے۔ انشاء

اللہ ایں کا جواب پھر سے دے کر ہم بھی اس حوالہ سے تمہاری طبیعت ایسی صاف کر دیں گے کہ تمہاری نسلیں بھی یاد رکھیں گی کہ واقعی کسی تنی خفی سے پلا پڑا تھا۔ پھر چھانج تو بولے، چھلنی کیوں بولے جس کو چھ سو چھپن چھید ہیں، ازراہ غلط ہم پر کچھرا اچھائے سے پہلے غیر مقلدت کے فضائل و مناقب، کمالات و مخلد کا بھی ایک باب قائم فرمادیجئے گا۔ مواد جمع کرنے میں گل گھوٹواحت ہونے لگے تو ہمارا رسالہ "آنئیہ غیر مقلدت" سامنے رکھ لیجئے گا جس سے آپ کو اس کی سوانح عمری اور اس کی خصوصیات کے بیان کے لیے کافی سمجھ ملے گی۔ پس۔

س اتنی نہ بیسا پاکی دامن کی حکایت  
دامن کو ذرا ویکھ، ذرا بند قبا ویکھ

### چیلنج بازیوں کا پوسٹ مارٹم:-

مؤلف نے عوام پر جھوٹا رعب جھاؤنے اور مدعاویوں کی طرح خود کو فتح ظاہر کرنے کی غرض سے اپنے اس کالی نامہ میں جگہ جگہ پر چیلنج بازیوں سے بھی کام لیا اور اپنی پہیکی دکان کو چکانے نیز سنتی شہرت کے حاصل کرنے کی غرض سے غیر ملکی ایڈز کے بل بوتے پر بات بات پر ہزاروں کے انعامات کا اعلان بھی کیا ہے۔

### لفظ "تروائح" پر چیلنج کا پوسٹ مارٹم:-

چنانچہ لفظ تروائح پر چیلنج بازی کرتے ہوئے اس نے لکھا ہے:- اگر لفظ تروائح ہم نے اپنی طرف سے بڑھایا ہے تو لفظ تروائح کسی حدیث سے ثابت کرو۔ اگر کسی صحیح یا حسن حدیث سے صراحةً تم لفظ تروائح مثبت کرو تو تمہیں اس کے عوض مبلغ دس ہزار روپیہ نقد انعام دیا جائے گا۔ اگر جرأت ہے تو مطلوب حدیث دکھا کر عدالت میں کیس کر کے انعام حاصل کرو ورنہ اس دروغ گوئی اور دھوکہ دہی سے باز آ جاؤ غصب الہی کو دعوت نہ دو اخ۔ (ملحوظہ ہو

### اقول:-

یہ ہے وہ جسے مؤلف اپنی مادری زبان میں "بودم بے والی" کہتا ہے۔ بھلا دنیا کی یہ کس عدالت کا فیصلہ ہے کہ جرم مؤلف کا ہو حساب ذمہ ہو ہمارے۔ لفظ تروائح کا اپنی طرف سے اضافہ کرے وہ اور ثبوت پیش کریں ہم۔ پاگل پن نہیں تو اور کیا ہے۔ پھر کتنی عیاری مکاری ہے مؤلف نے جھوٹ خود بولوا۔ دھوکہ خود دیا اور اسے اچھال رہا ہے ہم پر۔ شاید شرم و حیاء دنیا سے رخصت ہو گئی ہے۔  
بالق رہا اس کا لفظ تروائح کو اپنی طرف سے حدیث میں بڑھانا؟ تو یہ ایک حقیقت ہاتھ ہے جس کی ولیل یہ ہے کہ اپنے دونوں بر سائل میں اس نے حدیث اُم المؤمنین کا اردو ترجمہ کرتے ہوئے کئی مرتبہ لفظ تروائح بریکٹ میں لکھا ہے، اگر یہ لفظ اصل حدیث میں تھے تو انہیں بریکٹ میں لانے کی کیا ضرورت تھی؟ اگر ہیں تو دکھادیں۔

الغرض یہ وہ امر ہے جس کے اثبات کی ذمہ داری مؤلف پر عائد ہوتی تھی مگر نہایت درجہ دجل و تلیس اور فریب دہی سے اس کا ذمہ دار اس نے ٹھہرا دیا ہے میں۔

س اگر دجل بروئے زمین است  
ہمین است و میں است و میں است

رہا" مبلغ دس ہزار روپیہ بذریعہ عدالت لیتا؟ تو ہمیں آپ کے حرام کے پیسے کی قطعاً" کوئی ضرورت نہیں ہے۔ آپ صرف اپنی آخرت کو بچاتے ہوئے حدیث میں اضافہ کرنے کے جرم سے پہلی فرصت میں توبہ کر لیں پیسے ہی کی زیادہ ضرورت ہے اور ابھی تک سعودی کوئی دنایر و دراهم اور ریالوں سے تمہارا پیسے نہیں بھرا اور "حل من مزد" کی صدا ہے تو حدیث میں آپ نے جو اضافہ کیا ہے

اسے ثابت کر دین پھر دس کے بیس لیں۔ دیدہ باید۔

### شمولیتِ صحابہ پر چیلنج کا پوسٹ مارٹم:-

روایت جابر "تمان رکعت" کی بحث کے ضمن میں مؤلف نے یہ تأثر دیا تھا کہ آپ ﷺ ان تین راتوں میں سے صرف تیری رات میں شریک ہوئے تھے جن میں باجماعت تراویح ادا فرمائی گئی تھی، جس کے صاف اور صریح ثبوت کا ہم نے اس سے مطالبہ کیا تھا جو ہمارا حق بھی تھا، اس کے جواب میں مؤلف نے حسبِ عادت مداریوں والی چیلنج بازی سے کام لیتے ہوئے لکھا ہے کہ:- "تمام صحابہ تینوں راتوں میں آپؐ کے ساتھ تراویح پڑھنے میں شریک تھے اور یہ ہرگز ثابت نہیں اور نہ ہی اسے مقلدین قیامت تک ثابت کر سکتے ہیں اور اگر یہ ثابت کر دیں تو ہر حدیث کے عوض وس ہزار روپیہ انعام پائیں" اہ ملاحظہ ہو (گلی نامہ صفحہ ۲۸)

### اقول:-

بہت خوب۔ جس کا ہم نے دعویٰ ہی نہیں کیا اسے ہم ثابت کیوں کریں۔ بات تمام صحابہ کرام کی شرکت یا عدم شرکت کی نہیں۔ زیرِ بحث امر صرف یہ ہے کہ حضرت جابر کے صرف تیری رات میں شریک ہونے کا صریح ثبوت کیا ہے جس سے مؤلف نے عاجز آکر یہ غیر متعلق بحث چھیڑی اور اسے لفڑی کے پوجہ کے نیچے دبانے کی غرض سے اپنے جھوٹ کوچ دکھاتے ہوئے چیلنج بازی کا یہ کرتبا کھیلا ہے۔ پیسے کے پچاری! ہمیں آپ کے حرام کے ایک پیسے کی بھی ضورت نہیں۔ آپ ہمیں وہ ہمیا کریں جس کا ہم نے آپ سے مطالبہ کیا ہے اور وہ ہے آپ کے حسبِ دعویٰ حضرت جابر ﷺ کے صرف تیری رات میں شریک ہونے کا صاف اور صریح ثبوت۔ دعویٰ خاص کے لئے دلیل عام

اس کے تمام طرق میں بھی اس کا مرکزی راوی وہی عیسیٰ بن جاریہ ہے جو روایت جابر کی سند میں ہے۔ جس کا خود مؤلف کو بھی اقرار ہے چنانچہ اس کا بہلا اعتراف کرتے ہوئے اس نے لکھا ہے کہ "دونوں حدیثوں کی اسناد میں عیسیٰ بن جاریہ راوی ہے" (ملاحظہ ہو صفحہ ۳۰) مزید یہ کہ اس کے بعض طرق میں "نی رمضان" کے لفظ ہیں۔ جیسا کہ قیام اللیل صفحہ ۱۵۵ میں ہے۔

جب کہ بعض میں "یعنی فی رمضان" کے الفاظ ہیں جیسا کہ مؤلف نے تحقیق الاحوزی جلد ۲، صفحہ ۳۷ سے نقل مار کر ابو یعلی اور مجمع الزوائد کے حوالہ سے لکھا ہے:-

جب کہ بعض میں ان میں سے کوئی ایک لفظ بھی نہیں۔ ملاحظہ ہو (منہ احمد جلد ۵، صفحہ ۱۱۵) جو اس کے دربارہ تراویح ہونے کو مشکوک بنا دتا ہے۔ علاوہ ازین اس کے طرق میں اس امر کا بھی اختلاف ہے کہ یہ واقعہ حضرت ابیؓ کے ساتھ پیش آیا تھا یا کسی اور کے ساتھ۔ اس اختلاف سے بھی یہ روایت محل نظر ہو جاتی ہے۔ جس کی تکمیل تفصیل تحقیقی جائزہ صفحہ ۲۳ تا صفحہ ۲۵ میں موجود ہے (فیلماڑھ)۔ مؤلف نے اس روایت کے متعلق مجمع الزوائد کی حوالہ سے "اسنادہ حسن" کا جملہ کیا تھا اس کا مسکت جواب بھی ہم تحقیقی جائزہ میں عرض کر کچے ہیں جسے آپ اسی میں ہی (صفحہ ۲۳-۲۵ پر) ملاحظہ فرمائیں۔

### جوابات پر اعتراضات نیز یا وہ گوئیوں کا پوسٹ مارٹم مؤلف کی سخت کذب بیانی:-

مؤلف نے ہمارے ان جوابات کا توڑ کرنے سے عاجز آگر حسبِ عادت اس کا نام نہاد جواب پیش کرتے ہوئے چھوٹتے ہی یہ سخت جھوٹ بول دیا ہے کہ ہم نے اس روایت کے آخری راوی حضرت جابر کا نام حذف کر دیا ہے (آگے لکھا

ہے کہ) تاکہ اپنی عیاری اور مکاری سے حقیقت پر پردہ ڈال سکے لئے ملخصاً۔  
ملاظہ ہو (صفحہ ۳۶)

### اقول:-

اولاً "نه معلوم اس میں عیاری اور مکاری والی کون سی بات ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ تحقیقی جائزہ کے قابل ضربات نے مؤلف کا دماغی نظام درہم برہم کر دیا ہے جس کے بعد وہ مسلسل اس قسم کی لا یعنی اور بے محل باتیں کرتا چلا جا رہا ہے۔

ثانیاً "مؤلف کا یہ کہنا کہ ہم نے حضرت جابر کا نام حذف کر دیا ہے، اس کا سخت جھوٹ ہے۔ اسے اس کا جھوٹ نہ کہا جائے تو پھر یہ اس کا اندر ہاپن ہو گا کیونکہ تحقیقی جائزہ میں اس روایت کے بیان کے ضمن میں چکتے سورج کی طرح حضرت جابر کا نام لکھا موجود ہے۔ چنانچہ ہم نے اسے نقل کرتے ہوئے ہمیلت درجہ واضح لفظوں میں لکھا تھا کہ "آئھ تراویح کے ثبوت کی تیری دلیل یہ پیش کی گئی ہے کہ حضرت جابر فرماتے ہیں جاء ابی الی رسول اللہ ﷺ لئے ملاظہ ہو (تحقیقی جائزہ صفحہ ۲۳ سطر نمبر ۱۵، ۱۶، ۱۷)

پس نظر مؤلف کو نہ آئے تو اس میں ہمارا کیا پصور ہے۔

۱۔ گر نہ بیند بروز شرہ چشم

چشمہ آفتاب راجہ گناہ

لہذا اس جھوٹ کا سب سے بہتر جواب ہم یہ ہی دے سکتے ہیں کہ "لعنة اللہ علی الکاذبین۔"

"یعنی فی رمضان" کا قائل کون؟:-

پھر مؤلف نے حضرت جابر کے نام کو حذف کرنے کا جھوٹ بول کر اس کی بنیاد پر خیال پلاو پکاتے ہوئے جو دیوار قائم کی تھی وہ بھی خود بخود دھرام سے گر

گئی۔ اور اس کا تمام داویلا ہے فائدہ ثابت ہوا۔ علاوہ ازیں اس کا یہ کہنا بھی نہیات درجہ غلط ہے کہ ان کا نام حذف کرنے سے "یعنی فی رمضان" کے الفاظ کسی اور راوی کے اور اسے بالکل رکھنے سے ان کے اپنے لفظ قرار پاتے ہیں کیونکہ اگر یہ حضرت جابر کے لفظ ہوتے تو انہیں "یعنی" کی بجائے "اعنی" کا "ہونا چاہئے۔ یعنی کا معنی ہے "اس کی مراد یہ ہے" جب کہ "اعنی" کا مطلب ہے "میری مراد یہ ہے" حضرت جابر اپنے متعلق "یعنی" کیسے کہہ سکتے ہیں اگر "یعنی" کے لفظ حضرت جابر کے ہوں تو کلام اس طرح بنے گا کہ حضرت جابر فرماتے ہیں حضرت ابی بن کعب نے رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں جابر ہو کر عرض کی....." یعنی فی رمضان" جو ایک مضخلہ خیز بات ہے۔ پس لفظ یعنی اس امر کی دلیل ہے کہ یہ حضرت جابر کے ہو ہی، نہیں سکتے بلکہ وہ کسی نچلے راوی ہی کے یہ لفظ ہیں۔

پھر اس سے یہ تاثر ملتا ہے کہ "درج جملہ" آخری راوی ہی کا ہوتا ہے جو مؤلف کی سخت جھالت ہے جسے بالآخر، مؤلف قطعاً ثابت نہیں کر سکتا۔ سچا ہے تو اس کا صحیح ثبوت پیش کرے۔ پس جس جاہل کو "یعنی" اور "اعنی" کا فرق اور ان کے محل استعمال ہی کی خبر نہیں وہ اگر ہم پر اعتراض کرے تو یقیناً یہ اسے زیب بتا ہے۔

### اعوادہ جھوٹ:-

مؤلف نے اپنے رسالہ کا جنم برھانے نیز اپنے جاہل عوام سے یہ کہلوانے کی غرض سے کہ ماشاء اللہ ہمارے مولوی صاحب چپ نہیں ہوئے بار بار بولے جا رہے ہیں جو ان کے بڑے..... ہونے کی دلیل ہے، صفحہ ۳۷ پر ہمیلت درجہ بے شری کا مظاہرہ کرتے ہوئے ایک بار پھر اس جھوٹ کا اعادہ کیا اور پھر لکھ دیا ہے کہ "جس کا نام اس بریلوی مولوی نے حدیث سے کاش دیا میری بجائے کوئی

زوری ہے۔ سچا ہے تو وہ اس کام مُؤید پیش کرے۔ حقیقت یہ ہے کہ یہ اس راوی کا اضطراب ہے جسے ہمایت درجہ عیاری، مکاری اور لفظوں کے ہیر پھیر سے مؤلف چھپانا اور اپنی گرتی غیر مقلدست کو سہارا دینا چاہتا ہے۔ مگر یہ حقائق مؤلف کو کیونکر سمجھ آ سکتے ہیں کیونکہ وہ خود لکھ چکا ہے کہ ”بات سمجھ میں آ سکتی ہے بشرطیکہ عقل و شعور کا خاتمه نہ ہوا ہو۔“ (ملاحظہ ہو صفحہ ۳۹) جس کے بعد ہم یقین سے کہہ سکتے ہیں کہ مؤلف کے ساتھ یہ حادثہ واقعی ہو چکا ہے اس لیے وہ ہماری چھوٹی چھوٹی باتوں کو سمجھنے سے بھی قادر نظر آتا ہے۔ کیوں جناب! داغ ٹھکانے لگا یا نہیں؟

### بناء الفاسد على الفاسد:-

مؤلف نے لکھا ہے کہ ”اگر یہ واقعہ رمضان میں پیش نہیں آیا بلکہ غیر رمضان میں پیش آیا تھا جو تجد پر دلالت کرتا ہے تراویح پر نہیں تو پھر بھی تمہارا عقیدہ باطل ہوا کیونکہ اس سے تجد کی جماعت ثابت ہو رہی ہے اور تم تجد کی جماعت کے انکاری ہو۔“ (ملاحظہ ہو صفحہ ۳۹)

### اقول:-

یہ بھی بناء الفاسد على الفاسد اور محض اس بنیاد پر ہے کہ اس روایت کو صحیح مان لیا جائے جب کہ ہمارے نزدیک یہ روایت قطعاً صحیح نہیں جس کی تفصیل ابھی گزر چکی ہے۔ پس جب ہم اس کی صحت کو تسلیم ہی نہیں کرتے تو اسے ہم پر جدت بنا کر کیونکر پیش کیا جا سکتا ہے (ثبت العرش شم انقش)

### جماعت تجد:-

علاوہ اذیں یہ بھی ہم پر مؤلف کا افتراء ہے کہ ہم تجد کی جماعت کے ملطقاً ”قابل ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ تداعی کے بغیر ہو تو اس کی جماعت ہمارے

اور ہوتا تو فوراً ”کہہ دیتا کہ۔

### ع شرم تم کو مگر نہیں آتی

لیکن ہم نے چونکہ صبر کرنے کا ہتھیہ کیا ہے اس لیے ہم مزید کچھ نہیں کہتے۔

### ایک اور جھوٹا دعویٰ:-

ہم نے مند احمد (جلد ۵، صفحہ ۱۵ طبع مکتبۃ المکرمة) کے حوالہ سے لکھا تھا کہ اس میں یہ واقعہ اس طرح سے مذکور ہے کہ حضرت جابر رضی اللہ عنہ کہ حضرت ابی بن کعب رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ ایک شخص نے نبی کرم مصطفیٰ رضی اللہ عنہ کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کی۔

جس کا مقابلہ یہ ہے کہ یہ واقعہ حضرت ابی کے علاوہ کسی اور کے ساتھ پیش آیا تھا۔ جب کہ قیام اللیل وغیرہ میں ہے کہ یہ واقعہ خود حضرت ابی کے ساتھ پیش آیا تھا۔ پس اس اختلاف سے بھی یہ روایت محل نظر ہو جاتی ہے۔ محلماً (ملاحظہ ہو صفحہ ۲۲)

اس کے جواب میں مؤلف نے یہ دعویٰ کیا ہے کہ ”مند احمد والی روایت میں یہ عورتوں کو تراویح پڑھانے والا واقعہ ابی بن کعب کا نہیں بلکہ کسی اور صحابی کا ہے۔“ اخْ - ملاحظہ ہو (صفحہ ۳۸) جو اس کا محض بے بنیاد اور جھوٹا دعویٰ ہے جس کے جھوٹ ہونے کے لیے اتنا بھی کافی ہے کہ اس نے اپنے اس باطل دعویٰ کے ثبوت کی کوئی صحیح تو کجا غیر صحیح دلیل بھی پیش نہیں کی۔

علاوہ اذیں اس کی سند کا مرکزی راوی بھی وہی عیسیٰ بن جاریہ ہے۔ ملاحظہ ہو (مند احمد جلد ۵، صفحہ ۱۵ سطر ۱۹) جو اس کے دوسرے طرف میں ہے۔ ملاحظہ ہو (قیام اللیل صفحہ ۱۵۵ (وغیرہ))۔ جس کا خود مؤلف کو بھی اقرار ہے ملاحظہ ہو گالی نامہ صفحہ ۲۰) پس مؤلف کا اسے اور واقعہ قرار دینا اس کی سینہ

نزدیک بلا کراہت جائز ہے جس کی وضاحت ہم تحقیقی جائزہ میں بھی کرچکے ہیں (لاحظہ ہو صفحہ .....). پس یہ روایت بر قدر تسلیم اس وقت ہمارے خلاف ہوگی جب اس میں تداعی کے ساتھ جماعت تہجد کا صریحاً ذکر ہو جب کہ "نسوة" جمع کثرت بھی اس کی تسلی بخش دلیل نہیں کیونکہ جمع قلت و کثرت میں منادیت بھی شائع ہے۔ پھر یہ جمع کثرت بھی ہو تو کم از کم تین افراد ہی سے تو شروع ہوگی۔

### مطلق مقید کے چکر کا پوسٹ مارٹم

مؤلف نے ایک اور چکر دیتے بلکہ فی الحقيقة ایک اور چکر کھاتے ہوئے لکھا ہے کہ تمہارے اصول فقه کی رو سے مطلق، مقید پر محمول ہوتا ہے لہذا جس روایت میں فی رمضان کے لفظ ہیں وہ اس روایت پر محمول ہے جس میں یہ لفظ موجود ہیں (ملحصاً) ملاحظہ ہو (صفحہ ۳۹، ۴۰)

اقول:-

اولاً "جب یہ اصول ہی ہماری نفہ کا ہے جس کے تم قائل نہیں تو اپنے اصول چھوڑ کر ہمارے اصول پر آنے بالفاظ دیگر "توحید غیر مقلدیت" کو ترک کر کے شرک تقليد کے اختیار کرنے کی ضرورت کیوں اور کس حکمت کی بناء پر پیش آگئی؟ میٹھا ہپ کڑوا تھو۔ ویسے شرک فی الرسالۃ ہے اپنا الہ سیدھا کرنے باری آئی تو یہ لش پش۔ لا حول ولا قوۃ الا باللہ

"مانیا" :- بر سہیلِ تنزل ان الفاظ کے ثبوت کی روایات بھی تو آپس میں متعارض ہیں۔ ایک میں ہے "فی رمضان" "جب کہ دوسری میں ہے "یعنی فی رمضان" جن میں سے اول الذکر کا حصہ متن ہونا اور ثانی الذکر کا مدرج ہونا واضح ہو رہا ہے۔

"مانث" :- مطلق کے مقید پر محمول ہونے کی بات اس وقت درست ہوتی

ہے جب وہ (مقید) صحیح بھی ہو جب کہ علی التحقیق وہ صحیح نہیں۔ پس اس ہیرا پھیری سے بھی مؤلف کو سوائے رسولی کے کچھ حاصل نہ ہوا۔ (ذلک لہم خرزی فی الدنیا ولہم فی الآخرة عذاب الیم رابعاً) :- علاوه ازیں جب تم نے خود اقرار کر لیا ہے کہ یہ کوئی اور واقعہ ہے تو مقید اور مطلق کی یہ بحث ہی سرے سے ختم ہو گئی۔ کیونکہ مطلق کو مقید پر محمول کرنے کے صحیح ہونے کے لیے دونوں روایتوں کی وحدت بھی تو شرط ہے۔

خامساً :- مطلق، مقید کی اس ہیرا پھیری سے مؤلف کا یہ اقرار ثابت ہو گیا کہ واقعی روایت مند احمد میں کسی میں نے کا ذکر نہیں۔ پس بتایا جائے کہ یہ لفظ کس نے کیوں اور کس حکمت کی بناء پر حذف کیئے، پھر اس نے یہ کارنامہ عمداً سرانجام دیا یا بھول کر؟ باحوالہ جواب درکار ہے۔ کچھ تو بولیں۔

ع جلا کر راکھ نہ کر دوں تو داغ نام نہیں

امام اعظم پر ایک بار پھر طعن اور زبان درازی کا پوسٹ مارٹم:-

مؤلف نے اپنے مولوی عبدالرحمن مبارک پوری کی تقليد کرتے ہوئے ان کی کتاب "تحفة الاعوزی" کے حوالہ نے لکھا تھا صاحب مجع الزوائد علامہ بیشمی نے اس روایت کی سند کے بارے میں کہا ہے "اسناده حسن" یعنی اس کی سند حسن ہے۔ ملحوظہ ہو (مسئلہ تراویح صفحہ ۲)

اس کے جواب میں ہم نے اصولی بحث کرتے ہوئے لکھا تھا کہ "جب فی الواقع اس کی سند پر محتدین کا سخت کلام موجود ہے تو وہ حسن کیسے ہو گئی جب کہ اس کے ماقلات کی تلافی کرنے والی اور اس کی متوجہ کوئی دوسری روایت بھی نہیں"۔ (ملحوظہ ہو جائزہ صفحہ ۲۲، ۲۵)

اس کے جواب سے عاجز آ کر مؤلف نے حسب عادت اپنی گنبدی، بازاری

مادری زبان میں امام اعظم ابو حنینہ رحمۃ اللہ علیہ کی شان میں زبان درازی شروع کر دی اور پھر وہی پرانا راگ الپانا شروع کر دیا ہے کہ ان پر بھی سخت جر جسیں اگر ان سے ان کی ثقہت میں فرق نہیں ان جرجوں کے ساتھ عیسیٰ بن جاریہ کی روایت کے حسن اور بیشمنی کی تحسین میں بھی کوئی فرق نہیں آتا۔ ملخصاً ”ملاحظہ ہو (صفحہ ۳۰)“

جس کی مکمل خبر لے کر صفحہ نمبر ..... پر ہم مؤلف کا ”بودم بے والی بن“ واضح کر چکے ہیں۔ اسے وہاں پر ملاحظہ فرمائیں۔ چند لفظ مزید اتنے کہ

۷ مہ فشنڈ نور و سگ عو عو کند  
ہر کے بر خلقتِ خود مے تندر

اس میں مؤلف کا قصور نہیں وہ بے چارہ جس ماحول میں پیدا ہوا، پلا بڑھا پڑھا اور دستار کی شکل میں رسہ سر پر باندھا، اس سب پر گستاخوں ہی کا قبضہ تھا۔ پس جلالہ کی طرح اسے گالیاں دینے کی عادت پڑی ہے۔

”حسنِ اشناو، حُسْنٌ حدیث کو مستلزم نہیں۔“

علاوه ازیں کسی روایت کی سند کا حسن یا صحیح ہونا حدیث کے حسن یا صحیح ہونے کو مستلزم نہیں (کما ہو مبرهن فی الاصول) جو خود غیر مقلدین کو بھی مسلم ہے کیونکہ جب انہیں تنذی سے رفع یہیں کی نفی میں حدیث ابن مسعود (الا اصلی بکم الخ) دکھائی جائے ہے امام تنذی نے ”حسن“ کہا ہے تو وہ اس مقام پر اس کا ایک جواب پی دیتے ہیں کہ اس سے ان کی مرد محض تحسین سند ہے جب کہ سند کے حسن ہونے سے حدیث کا حسن ہونا لازم نہیں آتا۔

پس جو بات خود کو مسلم نہیں وہ ہم پر جنت بنا کر کیوں ٹھوٹی جا رہی ہے۔ خدار انصاف۔ شرم۔ شرم۔ شرم۔

## مبارک پوری کی طرف سے عذر لئنگ :-

ہم نے اس کے جواب میں مزید لکھا تھا کہ مؤلف کے پیش رو عبدالرحمن مبارک پوری نے اپنی کتاب ابکار المعن میں کئی مقالات پر لکھا ہے کہ بیشمنی کے کسی حدیث کو حسن یا صحیح کہہ دینے کا اعتبار نہیں کیونکہ مجمع الزوائد میں ان کی بے شمار اغلاط پائی جاتی ہیں۔ بتائیے کل تک جو کتاب غلطیوں کا پلپدہ اور غیر معترض تھی آج وہ کیسے جنت بن گئی اور جس کے مؤلف پر یقین نہیں تھا اس کے عقیدت مند کیوں بن گئے۔ شاید ضرورت ایجاد کی مان ہے (ملاحظہ ہو جائزہ صفحہ ۲۵)

اس کے جواب میں مؤلف نے جو قیمتی گفتگو کرتے ہوئے گوہر فشانی کی ہے وہ بھی آب زر سے لکھنے کے قابل ہے، چنانچہ آپ فرماتے ہیں:- ”رہا سوال حضرت العلام محدث کبیر عبدالرحمن مبارک پوری کا بیشمنی کی صحیح و تحسین پر عدم اطمینان کا انکسار کرنا تو یہ ان حدیثوں کے بارے میں ہے جن کی صحیح و تحسین میں بیشمنی پر منفرد ہوں اخ” ملاحظہ ہو صفحہ ۳۰)

اقول:-

مؤلف کا یہ دعویٰ بھی محض رفع و قت کرتے ہوئے سخت جھوٹ پر مبنی ہے جس کی ایک دلیل یہ ہے کہ اس نے یہ اتنا بڑا دعویٰ تو کر دیا ہے مگر اس کی کوئی دلیل پیش نہیں کی۔

علاوه ازیں اگر اس کا تعلق ان کی انفرادی تحسین سے ہے اور وہ اس میں منفرد نہیں ہیں تو ہتھیا جائے کہ دوسرے کس اہل علم معتبر محدث نے صریحاً اس کی تحسین یا صحیح کرتے ہوئے ان کی تائید کی ہے۔ اس کا کوئی ایک حوالہ تو پیش کیا جائے۔ پس اس کا یہ بلا دلیل دعویٰ اس کی تلسیس نہیں تو اور کیا ہے؟

جھوٹ پر خاتمه :-

مؤلف نے اس بحث کا جھوٹ پر خاتمه کرتے ہوئے اس کے آخر میں یہ بڑا جھوٹ بولا ہے کہ "اس حدیث کی تصحیح و تحسین دیگر محمد شین فرمائچے ہیں جن میں سے ابن خزیسہ ابن حبان، ذہبی، عقلانی خصوصاً" قائل ذکر ہیں نے اکابر حنفی علماء بھی تسلیم کرچکے ہیں اخ" (ملاحظہ ہو صفحہ ۳۰۰، ۲۱)

اقول :-

یہ مؤلف کا سفید جھوٹ اور ان محمد شین پر کھلا افتراء ہے جس کی تفصیل صفحہ ۲۱ پر گزر چکی ہے۔ جس پر مؤلف انتہائی قائل مذمت ہونے کے ساتھ ساتھ آفرین اور شبابش کا مستحق بھی ہے اور یہ بات اس کے عظیم مناقب سے ہے کہ اس نے نہایت درجہ استقامت کا ثبوت دیتے ہوئے اپنے اس گالی نامہ کو اس کے مقررہ معیار سے گرنے نہیں دیا چنانچہ اس نے اسے جھوٹ ہی سے شروع کیا تھا پھر جھوٹ ہی کا مواد اسے فراہم کیا پھر جھوٹ ہی پر اسے خاتمه دیا۔ پس جھوٹ کو اس کی غذا اور اس کا اوڑھنا پہنچنا بلکہ اس کا مذہب کہہ دیا جائے تو بھی ہے جانہ ہو گا *گمن احباب شیئا اکثر من ذکرہ۔ فعیلیا کل احد لام من مرغوباتہ*

مؤلف کی شیخیوں، تعلییوں، ڈینگوں اور لاٹ گزار کا پوسٹ  
مارٹم :-

آخر میں ہم، مؤلف پر اس کی قدر و قیمت واضح کرتے ہوئے اس کی ان شیخیوں، تعلییوں، ڈینگوں اور لاٹ گزار کی خبر لیتا اور ان کا پوسٹ مارٹم کرنا بھی ضروری خیال کرتے ہیں جن کے ذریعہ اس نے عوام پر رعب جھاڑنے، اپنے جاہلوں کو خوش کرنے، غیر مقلدیت کو ہوا دے کر اس کی پھیلی دکان کو چکانے اور سنی حنفی مذہب کو نیچا دکھانے کی ناکام اور مذموم کوشش کی ہے جو گیدڑ بھیکیوں

سے زائد نہیں۔

حنفیت کو باطل کہنے کی تعلیٰ کا پوسٹ مارٹم :-

مؤلف نے اپنے اس گالی نامہ (کے صفحہ ۲۱، ۲۲) میں حسب عادت اپنی مخصوص زبان استعمال کرتے ہوئے حلالہ کی مثال دے کر حنفیت کو باطل، حلال کو حرام، حرام کو حلال کرنے والا، گندہ مذہب قرار دیا اور فخریہ کہا ہے کہ حلالہ سے بچنے کے لیے لوگ ان سے فتویٰ لیتے ہیں نیز تعلیٰ سے کام لیتے ہوئے کہا ہے کہ یہ ایک ایسا غلیظ مذہب ہے کہ اگر عوام کو اس کا پتہ چل جائے تو وہ اس سے تاب ہو کرچے پکے محمدی (اہل حدیث) بن جائیں۔ پھر یہ شیخی بھی بھاری ہے کہ ضرورت پڑی تو اکشاف کریں گے۔ اہ ملخصاً

اقول :-

مؤلف کے بازاری قسم کی سخت گندی زبان کے استعمال کرنے پر ہمیں کچھ رنج نہیں کیونکہ اس سے ہمارا کچھ نہیں بگرا البتہ عوام پر مؤلف کے بلند بانگ علمی دعاوی کی حقیقت کھل کر سامنے آگئی ہے کہ اگر وہ اس میں تجاہوتا تو اسے ولائل کی بجائے ان بے ہودہ باتوں کے زبان پر لانے اور ان سے رسالہ کے اوراق کے سیاہ کرنے کی ضرورت ہی کیا تھی۔ پس اس سے اس نے اپنا ہی بیڑہ غرق کیا ہے ہمارا کچھ نہیں بگڑا۔

ع آوازِ سگاں کم نہ کند رزقِ گدارا

باقی رہا حلالہ کا مسئلہ؟ تو ہمارے نزدیک اس سے مراد وہ حلال ہے جو دائرہ شریعت میں رہ کر ہو۔ ایک آدھ رات کے بعد طلاق دینے کی شرط لگانا ہمارے نزدیک بھی غیرت کے مٹافی اور قطعاً" معیوب بات ہے جس کا اس مفتری کو بھی علم ہے سچا تھا تو بے غیرتی والی صورت کے جواز کے ثبوت کے لیے ہماری فقہ کی

کسی معتبر کتاب کا حوالہ کیوں پیش نہیں کیا۔

پھر اگر حلالہ، مطلقاً معیوب، گناہ اور بے غیرتی ہے تو یہ بے غیرت اس ارشادِ ربانی کا کیا معنی کرے گا فلا تحل لہ من بعد حتیٰ تنکح زوجا غیرہ۔ نیز صحیح بخاری اور صحیح مسلم وغیرہماں کی حدیث امراءۃ رفاعہ میں اس ارشادِ نبوی کا وہ دشنی حیاء کیا معنی کرے گا؟ لا حتیٰ یندوق عیسلتک کما ذاق الاول، پچھے تو بولیں۔

الغرض دائرہ شریعت میں رہتے ہوئے حلالہ کی اجازت خود قرآن و حدیث میں موجود ہے اور حنفی مذہب اس مسئلہ میں بھی قرآن و حدیث ہی کا سچا قیع اور مکمل پیروکار ہے۔ پھر یہ کتنی شوخ چشمی اور سخت دیدہ ولیری ہے کہ اس مسئلہ میں حرام کو حلال بنا کر پیش کرنے کے مجرم وہ خود ہی ہیں کیونکہ قرآن و سنت اور تمام مخلصین اہل اسلام بالخصوص ائمۃ اربعہ کے اتفاق سے بلا تفرقی مجلس واحد و غیر واحد تین طلاقوں سے عورت اپنے خاوند پر ہیشہ کے لیے حرام ہو جاتی ہے (حتیٰ سکھ زوجا غیرہ) مگر مؤلف ایڈ کمپنی اس سب سے ہٹ کر اس کے قائل ہیں کہ ایک ہی مجلس میں تین کیا کوئی شخص پوری ایک ہزار دانے کی تسبیح پر طلاق طلاق کا وظیفہ پڑھ کر اپنی بیوی پر دم کر دے تو بھی وہ اس پر حرام نہیں ہوتی اور اس سے صرف ایک رجعی طلاق واقع ہوتی ہے اور وہ اس کی حسب سابق بیوی قرار دے کر اسے واپس لوٹا دیتے ہیں۔ اس پر مؤلف فخریہ لکھ رہا ہے کہ ”ملعون حلالہ سے بچنے کے لیے لوگ ہم سے ہی فتویٰ لیتے ہیں اور حنفیت سے توبہ کرتے ہیں۔“ بے شرم خود اپنی اس تحریر میں حرام کو حلال کرنے کا مرتب ہونے کا کھلے بنڈوں اقرار کر رہا ہے مگر پھر بھی الزام ہمیں کو دیتا ہے اور ہمیں کو کوستا ہے۔

#### ع شرم تم کو مگر نہیں آتی

باقی رہایہ کہ حنفی عوام، مؤلف سے بغیر حلالہ کے اپنی حرام بیویوں کی حلّت کا فتویٰ لے کر اس کی جماعت میں شامل ہو جاتے ہیں تو یہ بھی کوئی تعجب کی بات نہیں بلکہ یہ ایک ایسی حقیقت ہے جس سے ہم بھی انکار نہیں کر سکتے کیونکہ جو حرام کھالے یا حرام کے کھانے پر قل جائے یا حرام کھانے کا مشورہ دے تو اس کے لیے حنفی مذہب میں شامل رہنے کی قطعاً کوئی گنجائش نہیں۔ بلکہ ایسا حرام خور جاہل غیر مقلد کھلانے اور اسی جماعت کا فرد بننے ہی کا مستحق ہے۔

اس سے مؤلف کے ”محمدی“ ہونے کے جھوٹے دعویٰ کی حقیقت بھی کھل کر سامنے آگئی۔ جو قرآن و حدیث کا اس قدر باغی اور اتنا بڑا حرام خور اور حرام خوران ہو وہ حضور سید عالم محمد رسول اللہ ﷺ کا قطع کیونکر ہو سکتا ہے۔

اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ یہ ”محمدی“ نسبت حضور سید عالم ﷺ کے اسم گرامی سے نہیں بلکہ یہ محمد بن عبد الوہاب بن جدی کی نسبت ہے۔ یہی وجہ ہے کہ مؤلف نے ”محمدی“ کا لکھ کر اس پر صلوٰۃ یا سلام کا کوئی صیغہ نہیں لکھا۔

پھر اگر حنفی مذہب واقعی اسی طرح ہے جس طرح مؤلف نے بد زبانی کی ہے تو مؤلف کے جو پیش رو (غیر مقلد علماء) حنفی مذہب کو نہ صرف پسند کرتے بلکہ از روئے اعتیاط اسی کو اپناتے تھے تو جناب مؤلف یہ بتا سکتے ہیں کہ وہ کتنے نمبر کے گندے تھے اور ان کا غلطت کا نہ پرچھنبر کیا تھا؟

رہا اس کا یہ کہنا کہ ضرورت پڑی تو انکشاف کریں گے؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ ”کیا پدی کیا پدی کا شوربا“ تیرے بڑے بڑے (امر ترسی، غزنوی، دہلوی، گوندوی وغیرہ وغیرہ) یہ آس لے کر اس دنیا سے اپنے اپنے ٹھکانوں کو چھوٹ گئے اور ایڑی چوٹی کا زور صرف کرنے کے باوجود وہ بھی حنفیت کا کچھ نہیں بلکہ سکے تو تو کس باغی کی مولی ہے۔ پھر تم بد زبانی کرو گے تو مر، ہم بھی، نہیں گئے۔ انشاء

اللہ اینٹ کا جواب پھر سے دے کر ہم بھی اس حوالہ سے تمہاری طبیعت ایسی صاف کر دیں گے کہ تمہاری نسلیں بھی یاد رکھیں گی کہ واقعی کسی سنی حنفی سے پلا پڑا تھا۔ پھر چنان تو بولے، چلنی کیوں بولے جس کو چھ سو چھپن چھید ہیں، ازراہ غلط ہم پر کچھ اچھائے سے پہلے غیر مقلدیت کے فضائل و مناقب، مکالات و مقالہ کا بھی ایک باب قائم فرمادیجئے گا۔ مواد جمع کرنے میں گل گھونو لاحق ہونے لگے تو ہمارا رسالہ "آئینہ غیر مقلدیت" سامنے رکھ لیجئے گا جس سے آپ کو اس کی سوانح عمری اور اس کی خصوصیات کے بیان کے لیے کافی مکملی گی۔ پس۔

س اتنی نہ بڑھا پاکی دامن کی حکایت  
دامن کو ذرا دیکھ، ذرا بند قبا دیکھ

**چیلنج بازیوں کا پوسٹ مارٹم:**

موقف نے عوام پر جھوٹا رعب جھاؤنے اور مداریوں کی طرح خود کو فائح ظاہر کرنے کی غرض سے اپنے اس گالی نامہ میں جگہ جگہ پر چیلنج بازیوں سے بھی کام لیا اور اپنی چھیکی دکان کو چکانے نیز سستی شہرت کے حاصل کرنے کی غرض سے غیر ملکی ایڈز کے بل بوتے پر بات بات پر ہزاروں کے انعامات کا اعلان بھی کیا ہے۔

**لفظ "تروائح" پر چیلنج کا پوسٹ مارٹم:**

چنانچہ لفظ تروائح پر چیلنج بازی کرتے ہوئے اس نے لکھا ہے:- اگر لفظ تروائح ہم نے اپنی طرف سے بڑھایا ہے تو لفظ تروائح کسی حدیث سے مثبت کرو۔ اگر کسی صحیح یا حسن حدیث سے صراحةً تم لفظ تروائح ثابت کرو تو تمہیں اس کے عوض مبلغ دس ہزار روپیہ نقد انعام دیا جائے گا۔ اگر جرأت ہے تو مطلوب حدیث دکھا کر عدالت میں کیس کر کے انعام حاصل کرو ورنہ اس دروغ گوئی اور دھوکہ دی سے باز آ جاؤ غصب الہی کو دعوت نہ دوائے۔ (ملاحظہ ہو

(۹۰) صفحہ  
اقوال:

یہ ہے وہ جسے مؤلف اپنی مادری زبان میں "بودم بے والی" کہتا ہے۔ بھلا دنیا کی یہ کس عدالت کا فیصلہ ہے کہ جرم مؤلف کا ہو حساب ذمہ ہو ہمارے۔ لفظ تراویح کا اپنی طرف سے اضافہ کرے وہ اور ثبوت پیش کریں ہم۔ پاگل پن نہیں تو اور کیا ہے۔ پھر کتنی عیاری مکاری ہے موقف نے جھوٹ خود بولا۔ دھوکہ خود دیا اور اسے اچھال رہا ہے ہم پر۔ شاید شرم و حیاء دنیا سے رخصت ہو گئی ہے۔  
باقی رہا اس کا لفظ تراویح کو اپنی طرف سے حدیث میں بڑھانا؟ تو یہ ایک حقیقت ٹاہرہ ہے جس کی دلیل یہ ہے کہ اپنے دونوں رسائل میں اس نے حدیث ام المؤمنین کا اردو ترجمہ کرتے ہوئے کئی مرتبہ لفظ تراویح بریکٹ میں لکھا ہے، اگر یہ لفظ اصل حدیث میں تھے تو انہیں بریکٹ میں لانے کی کیا ضرورت تھی؟ اگر ہیں تو دکھاویں۔  
الغرض یہ وہ امر ہے جس کے اثبات کی ذمہ داری مؤلف پر عائد ہوتی تھی مگر نہایت درجہ دجل و تلیس اور فربیب دی سے اس کا ذمہ دار اس نے ٹھہرا دیا ہمیں۔

س اگر دجل بروئے زمین است  
زمین است و مین است

رہا" مبلغ دس ہزار روپیہ بذریعہ عدالت لیدی؟ تو ہمیں آپ کے حرام کے پیسے کی قطعاً کوئی ضرورت نہیں ہے۔ آپ صرف اپنی آخرت کو بچاتے ہوئے حدیث میں اضافہ کرنے کے جرم سے پہلی فرصت میں توبہ کر لیں پیسے ہی کی زیادہ ضرورت ہے اور ابھی تک سعودی کوئی دنائیر و دراہم اور ریالوں سے تمہارا بیٹت نہیں بھرا اور "حل من مزید" کی صدا ہے تو حدیث میں آپ نے جو اضافہ کیا ہے

اسے ثابت کر دیں پھر دس کے میں لیں۔ دیدہ باید۔

### شمولیتِ صحابہ پر چیلنج کا پوست مارٹم :-

روایت جابر "ثمان رکعات" کی بحث کے ضمن میں مؤلف نے یہ تأثیر دیا تھا کہ آپ ﷺ ان تین راتوں میں سے صرف تیسرا رات میں شریک ہوئے تھے جن میں باجماعت تراویح ادا فرمائی گئی تھی، جس کے صاف اور صریح ثبوت کا ہم نے اس سے مطالبه کیا تھا جو ہمارا حق بھی تھا، اس کے جواب میں مؤلف نے حسب عادت مداریوں والی چیلنج بازی سے کام لیتے ہوئے لکھا ہے کہ : "تمام صحابہ تینوں راتوں میں آپؐ کے ساتھ تراویح پڑھنے میں شریک تھے اور یہ ہرگز ثابت نہیں اور نہ ہی اسے مقلدین قیامت تک ثابت کر سکتے ہیں اور اگر یہ ثابت کر دیں تو ہر حدیث کے عوض دس ہزار روپیہ انعام پائیں" اہ ملاحظہ ہو (گالی نامہ صفحہ ۲۸)

اقول :-

### اقول :-

جس قدر ہمارا دعویٰ ہے اس کے مطابق ہم نے رمضان المبارک میں رسول اللہ ﷺ کے میں تراویح کے پڑھنے کا ثبوت پیش کر دیا اور اس پر ہونے والے اعتراضات کا پوست مارٹم بھی کر دیا ہے ملاحظہ ہو (ہمارا رسالہ ہذا صفحہ تاصفحہ)۔ پس ہمیں آپ کی حرام کی کمائی کے میں ہزار تو کجا اس سے ایک روپیہ کی بھی حاجت نہیں۔ آپ صرف اپنا ایمان درست کر لیں۔ باقی ہمارے رسالہ پر جو تمہیں تکلیف ہوئی ہے، یہ بھی سب آپ کے کینے کا تیجہ اور "جیسا کرو گے ویسا بھرو گے" کے اصول کے تحت ہے۔ باقی جھوٹ آپ نے بولا ہے۔ دروغ گوئی تم نے کی ہے فراہ کر کے لوگوں کو گمراہ کرنے کی ملعون کوشش

بہت خوب۔ جس کا ہم نے دعویٰ ہی نہیں کیا اسے ہم ثابت کیوں کریں۔ بات تمام صحابہ کرام کی شرکت یا عدم شرکت کی نہیں۔ زیر بحث امر صرف یہ ہے کہ حضرت جابر کے صرف تیسرا رات میں شریک ہونے کا صریح ثبوت کیا ہے جس سے مؤلف نے عاجز آ کر یہ غیر متعلق بحث چھیڑی اور اسے لفظوں کے بوجھ کے نیچے دبانے کی غرض سے اپنے جھوٹ کو چ دکھاتے ہوئے چیلنج بازی کا یہ کرتب کھیلا ہے۔ پیسے کے پچاری! ہمیں آپ کے حرام کے ایک پیسے کی بھی ضرورت نہیں۔ آپ ہمیں وہ ہمیا کریں جس کا ہم نے آپ سے مطالبه کیا ہے اور وہ ہے آپ کے حسب دعویٰ حضرت جابر ﷺ کے صرف تیسرا رات میں شریک ہونے کا صاف اور صریح ثبوت۔ دعویٰ خاص کے لیے دلیل عام

بھی تم نے کی ہے۔ دولت کمانے کا چکر بھی تم ہی نے چلایا ہے (جس کے کئی  
ٹھوس ثبوت گزشتہ صفحات میں پیش کیے جا چکے ہیں) پھر بیس تراویح کو خلاف  
سنۃ قرار دے کر مخفی آئندہ رکعات کے سنت رسول اللہ ﷺ ہونے کا  
دعویٰ بھی تھیں نے کیا تھا جس پر ہم نے آپ سے پائی پائی کا حساب لیا۔ اب  
آپ سلب منصب کرتے ہوئے اپنے دعویٰ کو ثابت کرنے کی بجائے ساری ذمہ  
داری ہمیں پر ڈال رہے ہیں اور عدالت و دلالت کی باتیں کر کے اصل بات کو ٹال  
رہے ہیں لیکن فکر نہ کریں آپ کی جان خلاصی نہیں ہو سکتی اور ہم اس وقت  
تک آپ کا پیچھا نہیں چھوڑیں گے جب تک آپ کو پوری طرح آپ کے اصل  
ٹھکانے اور کیفر کردار تک نہیں پہنچائیں گے۔ آئین عدالت میں اور طے شدہ  
شراطاً کے مطابق آئندہ تراویح کے سنت رسول اللہ ﷺ ہونے کی کوئی  
ایک صحیح صریح مرفوع مقلع غیر معلّل غیر شاذ اور غیر معارض حدیث پیش کریں  
اور نہ صرف وہ تینیں ہزار بلکہ آئندہ ہزار ہمارے حسب مطالبه حدیث کے پیش  
کرنے کا بھی وصول کریں ورنہ اپنے لفظوں میں ”دروع گوئی اور فراہ کرنے سے  
توبہ کر لو۔ لوگوں کو گمراہ کر کے عذاب کے مستحق نہ ہو، بذریعہ اشتہار یا رسائل  
جھوٹ بولنے سے کچھ فائدہ نہیں سوائے عوام کو دھوکہ دے کر ان سے دولت  
وصول کرنے کے۔“ سرِ درست جو امر بیادی طور پر زیر بحث ہے وہ مخفی آپ کا  
آنہ تراویح ہی کے سنت رسول اللہ ﷺ ہونے کا دعویٰ ہے۔ ہم نے بھی  
بنیادی طور پر اسی کو سامنے رکھا تھا جیسا کہ ہمارے رسالہ کے نام سے بھی ظاہر  
ہے یعنی آئندہ تراویح کے دلائل کا تحقیقی جائزہ ازروئے بحث ہم نے بیس کے  
سنت رسول اللہ ﷺ کے موضوع پر کب رسالہ لکھا تھا۔ رسالہ تو پہلے  
آپ نے لکھا لہذا اس کو نہ نہیں کے بعد اصولی طور پر بیس کے ثبوت کی بات  
آئے گی۔ ولنعم ما قيل

### مؤلف گیدڑ بھکیوں کا عادی ہے :-

مؤلف نے شیعیوں، تعلیمیوں اور لاف گزاف پر مبنی اپنی ان تحریرات  
سے عوام کو شاید یہ باور کرانے کی کوشش کی ہے کہ وہ اپنی جماعت کا کوئی ”مناظر  
اعظم“ ہے مگر حقیقت اس کے بر عکس ہے، گیدڑ بھکیاں دینا پھر دم دبا کر بھاگ  
جانا مؤلف کی عادات کردہ میں سے ہے۔ چنانچہ آج سے کچھ عرصہ پہلے مؤلف  
نے تحریری طور پر ہمیں رفع یہ دین کے موضوع پر مناظر کا چیلنج دیا جس پر ہم نے  
شراط کے طے ہونے کے دوران ہی اس کی خوب نگاہی کر دی پس مؤلف کو راو  
فرار اختیار کرنے کے سوا کوئی چارہ کار نہ رہا چنانچہ اس نے یہ کہہ کر نہ صرف کہ  
بھاگنے کی کوشش کی کہ مناظرہ میں ٹالٹ ایک مرزاںی اور ایک عیسائی ہو گا بلکہ  
تحریری طور پر اپنے دکیوں کے ذریعہ اپنی ثناست بھی ہمیں لکھ کر دے دی جو  
ریکارڈ پر محفوظ ہے۔ لہذا جس کے دانت دیکھے ہوں اس کا جنم دیکھنے کی ضرورت  
نہیں ہوتی۔ بفضلہ تعالیٰ ہم اس کی پوری حقیقت سے پہلے ہی سے واقف ہیں۔  
ہاں ایک بات مسلم ہے کہ عیاری مکاری، دجل و تلیس اور جھوٹ اور فراہ میں  
”حضرت صاحب“ اپنا ثانی نہیں رکھتے۔

مؤلف کی آخری ڈینگ کا پوسٹ مارٹم:-

مؤلف نے اپنے اس گلی نامہ کے آخر میں یہ ڈینگ ماری ہے کہ:-

"جب تراویح کے موضوع پر تمہاری وہ کتاب جس میں تم نے سیر حاصل بحث کرنی ہے، ہمارے پاس آئے گی تو انشاء اللہ اس کا جواب بھی ملے گا جس کا جواب خفیت کی ساری دنیا بریلی اور دیوبند سے کوئے تک مل کر بھی نہ دے سکے گی" اہ بلفظہ ملاحظہ ہو (گلی نامہ صفحہ ۵۰)

**اقول :-**

اسے کہتے ہیں "چھوٹا منہ بڑی بات" یا "ہوا زکام مینڈکی کو، اللہ اللہ"۔ جس جلال سے ہمارے ایک چھوٹے سے رسالہ کا صحیح جواب نہیں بن پڑا اور جو اجہل الناس، ہمارے مختصر سے پختک کے مطلوبہ جواب سے عہدہ برآ نہیں ہو سکا وہ ہماری اس مفصل کتاب کے کماحقہ، جواب سے کیونکر بکدوش ہو سکتا ہے۔ اگر تم اس کا جواب لکھو گے تو ہمیں پیشگی معلوم ہے کہ اس سے تم ایک بار پھر زانہ نہ ادا پنی قوم کا بیڑہ غرق کو گے جیسا کہ ہمارے اس رسالہ (تحقیقی جائزہ) کا نام نہاد جواب (در حقیقت گلی نامہ) لکھ کر کیا ہے۔ جس میں علم و تحقیق اور کام کی باتوں کے سواب پکھے ہے۔

ع) قیاس کن ز گلستانِ مرا بہار مرا

**آئندہ جواب کی نوعیت:-**

لیکن نوٹ کر لیں اگر تمہارا آئندہ جواب علم و تحقیق کے معیار سے گرا ہوا، گلی گلوچ، بد زبانی، کذب بیانی، دمل و تلبیس اور ہیرا پھیری پر منی ہوا (جیسا کہ تمہارا یہ پیش نظر رسالہ ہے) تو مسئلہ ہذا میں یہ تمہاری تیسری پختک فاش ہو گی جس کے "ہم اصولاً" اور "اخلاقاً" کسی طرح سے بھی اس کا جواب لکھنے کے پابند نہ ہوں گے۔ اور اس سلسلہ میں ہماری اس تحریر کو آخری تحریر تصور کیجئے گا کیونکہ ہمارا تینی وقت ایسی فضولیات کا قطعاً متحمل نہیں اور نہ ہی یہ

ہماری افتاد طبع کے مطابق ہے۔ باقی ان سطور کی تحریر کمی وجود کی بناء پر مجبوراً عمل میں لائی گئی جب کہ اصولی طور پر اس کے بھی ہم پابند نہ تھے کیونکہ تم اپنے وکیلوں کے ذریعہ اس مسئلہ میں تحریری طور پر اپنی پختک فاش کا اقرار کر چکے ہو جو ریکارڈ پر محفوظ ہے جس کا تفصیلی ذکر صفحہ پر آغاز رسالہ میں ہو چکا ہے۔

**مؤلف کا اختتامیہ اور تابوت غیر مقلدیت میں ہمارا آخری کیل :-**

مؤلف نے اپنے اس گلی نامہ کو ان لفظوں پر ختم کیا ہے:- " ولو کان بعضهم بعض ظہیرا و ما علینا الابلاغ المبين والمہدیۃ بید اللہ المتنین" ملاحظہ ہو (صفحہ ۵۰)

جو مؤلف کے اپنے اصول کے مطابق بدعت مذمومہ ہے ورنہ حسب اصول خود کسی صحیح اور صریح حدیث سے ثابت کرے کہ رسول اللہ ﷺ نے کبھی کوئی کتاب لکھ کر یا لکھوا کر ان لفظوں پر اسے ختم فرمایا تھا یا بہت کذائی کسی کتاب کے آخر میں ان کے لکھنے حکم دیا تھا؟ مؤلف اس بات پر واد اور شاباش کا مستحق ہے کہ اس نے اپنے اس رسالہ کو اول سے آخر تک اس کے مقررہ معیار پر رکھ کر ہی اسے پایۂ انتقام تک پہنچایا ہے چنانچہ اس نے اس کا آغاز حسب اصول خود خطبۃ بدعتیہ کے ضمن ارتکاب بدعت، نیز جھوٹ اور جہالت سے کیا پھر اسی سے اس کا جنم بڑھایا اور اسی پر اس کا خاتمه کیا ہے جو واقعی کسی دل گردے والے کا کام ہو سکتا ہے۔

ع) ایں کاراز تو آید و مرداں چنیں مے کند

فقط

وَهُذَا آخِرُ مَا أُرْدَنَاهُ فِي هَذَا الْبَابِ وَاللَّهُ يَقُولُ الْحَقُّ وَهُوَ يَهْدِي السَّبِيلَ - وَآخِرُ دُعَوانَا إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ

علی سید المرسلین سید و مولانا محمد وعلی آلہ وصحبہ وتبعہ  
اجماعیین

کتبۃ الفقیر عبد الجید سعیدی بقلمه  
مفتقی و صدر مدرس و مہتمم دارالعلوم جامعہ نبویہ زمیندارہ کالونی  
و جامعہ غوث اعظم نبویہ شاہزادہ روڈ رحیم یار خان

## غیر مقلدین کے گستاخانہ عقائد و نظریات

عقیدہ نمبر ۱:- غیر مقلدین کا عقیدہ ہے کہ اللہ تعالیٰ جھوٹ بول سکتا ہے۔ (معاذ اللہ)  
ملحوظہ ہو۔ (یکروزہ صفحہ ۵۵ طبع ملکان از شاہ اسماعیل دہلوی غیر مقلد) (فتاویٰ سلفیہ صفحہ ۵۵  
طبع لاہور از مولانا اسماعیل سلفی غیر مقلد)

تبصرہ:- پھر کیا اعتبار رہا قرآن کا؟ ہو سکتا ہے کہ اس میں جھوٹ لا ہوا ہو۔ (معاذ اللہ)  
عقیدہ نمبر ۲:- غیر مقلدین کا عقیدہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ظلم کر سکتا ہے۔ (معاذ اللہ) ملاحظہ  
ہو (فتاویٰ سلفیہ صفحہ ۵۵ طبع لاہور از مولانا اسماعیل سلفی غیر مقلد)

عقیدہ نمبر ۳:- غیر مقلدوں کا عقیدہ ہے کہ اللہ تعالیٰ صرف عرش پر ہے اسے ہر جگہ  
ماننا ہے دینی ہے۔ ملاحظہ ہو (موطاً ماک مترجم اردو جلد نمبر ۱ صفحہ ۲۰۳، طبع میر محمد کراچی از  
مولانا وحید الزماں غیر مقلد)

تبصرہ:- پھر جب حاضر ناظر ہوتا تھا رے نزدیک خدا کی صفت ہی نہیں تو اسے حضور  
علیہ السلام کے حق میں شرک کیوں کہتے ہو؟

عقیدہ نمبر ۴:- غیر مقلدین کے عقیدہ میں اللہ تعالیٰ آدمی رات کے وقت پسلے آسمان پر  
آ جاتا ہے اور وہ اس وقت عرش پر نہیں ہوتا (یعنی ہر جگہ حاضر ناظر نہیں۔ (ملحوظہ ہو  
حدیث المبیدی صفحہ ۱۰ طبع دہلی از مولانا وحید الزماں غیر مقلد)

عقیدہ نمبر ۵:- غیر مقلدین کے عقیدہ میں خدا کو بھی آئینہ و اوقات کا پسلے سے علم  
نہیں ہوتا بلکہ اسے بھی معلوم کرنے کی ضرورت پڑتی ہے۔ (ملحوظہ ہو تقویۃ الایمان صفحہ ۵۳  
طبع البحدیث اکادمی لاہور از اسماعیل دہلوی)

عقیدہ نمبر ۶:- تمام انبیاء اور اولیاء کرام کو غیر مقلدین ایک ذرہ ناجائز سے بھی کم تر  
سمجھتے ہیں۔ (معاذ اللہ) (تفویۃ الایمان صفحہ ۱۰۳، طبع اہل حدیث اکادمی لاہور، از اسماعیل  
(دہلوی))

عقیدہ نمبر ۷:- تمام انبیاء اور اولیاء کرام کو غیر مقلدین پھر چڑھتے پتھار سے بھی زیادہ  
ذیل سمجھتے ہیں۔ (معاذ اللہ) (تفویۃ الایمان صفحہ ۳۳۔ طبع اہل حدیث اکادمی لاہور، از  
اسماعیل دہلوی)

عقیدہ نمبر ۸ :- غیر مقلدین کے عقیدہ میں اللہ تعالیٰ کے سوا کسی کو نہیں مانتا چاہئے۔  
(معاذ اللہ) (تفویت الایمان صفحہ ۲۹، طبع اہل حدیث اکادمی، لاہور۔ از اسماعیل دہلوی)

عقیدہ نمبر ۹ :- غیر مقلدین کے عقیدہ میں رسول اللہ ﷺ اور دیگر انبیاء و اولیاء کرام کی تنظیم پرے بھائی جیسی کرنی چاہئے۔ (معاذ اللہ) (تفویت الایمان صفحہ ۳۱، طبع اہل حدیث اکادمی، لاہور۔ از اسماعیل دہلوی)

عقیدہ نمبر ۱۰ :- غیر مقلدین کے عقیدہ میں رسول اللہ ﷺ اور دیگر انبیاء و اولیاء کرام کی تعریف، بشر سے بھی گھٹا کر کرنی چاہئے۔ (معاذ اللہ) (تفویت الایمان صفحہ ۳۵، طبع اہل حدیث اکادمی، لاہور۔ از اسماعیل دہلوی)

عقیدہ نمبر ۱۱ :- غیر مقلدین کے عقیدہ میں نماز میں رسول اللہ ﷺ کا خیال لانا، بیل اور گدھے کے صور سے بھی زیادہ برآ ہے۔ (معاذ اللہ) (مالحظہ ہوا صراط مستقیم اردو صفحہ ۱۶۹ طبع اسلامی اکادمی لاہور از شاہ اسماعیل دہلوی غیر مقلد)

عقیدہ نمبر ۱۲ :- غیر مقلدین کے عقیدہ میں نماز میں رسول ﷺ کا خیال لانے سے نمازی کافر ہو جاتا ہے۔ (معاذ اللہ) صراط مستقیم صفحہ ۲۷ طبع مذکور)

عقیدہ نمبر ۱۳ :- غیر مقلدین کے عقیدہ میں رسول ﷺ کے روضہ مبارک کی زیارت کے لیے سفر کرنا حرام، بدعت اور سخت جرم ہے۔ (معاذ اللہ)

مالحظہ ہوا: تفویت الایمان صفحہ ۳ طبع الجدید اکادمی لاہور، انوار التوحید صفحہ ۱۷۱ تا ۱۷۵ طبع نہمنی کتب خانہ لاہور۔ از صارق سیالکوئی۔ غیر مقلد)

عقیدہ نمبر ۱۴ :- غیر مقلدین کے عقیدہ میں رسول ﷺ اپنی قبر شریف میں زندہ نہیں بلکہ وہ آپ ﷺ کو معاذ اللہ تعالیٰ مرکر مٹی میں ملنے والا کہتے ہیں۔ (معاذ اللہ)  
مالحظہ ہوا (تفویت الایمان صفحہ ۱۲ طبع الجدید اکادمی لاہور از شاہ اسماعیل دہلوی)۔

عقیدہ نمبر ۱۵ :- غیر مقلدین کے زندگی حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی مبارک جو یوں کے نقشہ کی تنظیم کرنا بدعت اور ہندوؤں کی رسم ہے۔ (معاذ اللہ)۔ ملاحظہ ہوا: (تذکیر الاخوان مشمولہ تفویت الایمان صفحہ ۶ طبع میر محمد کرچی از شاہ اسماعیل دہلوی)

عقیدہ نمبر ۱۶ :- غیر مقلدین کے زندگی رسول اللہ ﷺ کا سبز گنبد اور دوسرے انجیاء و اولیاء کرام کی مزاروں کے گنبد اور اوپری مزاروں کا گردانیا واجب ہے۔ (معاذ اللہ)

مالحظہ ہو۔ عرف الجادی صفحہ ۶۰، طبع بھوپال۔ از ابن صدیق حسن خان بھوپالی غیر مقلد)

عقیدہ نمبر ۱ :- غیر مقلدین کے زندگی مزارات اولیاء پر قبے یا مقبرے بنانا سخت بدعت اور یہودیوں، عیسائیوں اور ہندوؤں کا کام ہے۔ (معاذ اللہ) ملاحظہ ہو (تذکیر الاخوان صفحہ ۶، طبع میر محمد کرچی) (مشمولہ تفویت الایمان)

عقیدہ نمبر ۱۸ :- غیر مقلدین حضور ﷺ اور حضرت علی کرم اللہ وجہ الکرم کی اس طرح سے گستاخ بھی کرتے ہیں کہ ان کے اسماء طیبہ بغیر القاب و آداب کے لے کر کہتے ہیں جس کا نام محمد یا علی ہے وہ کسی چیز کا مختار نہیں۔ (معاذ اللہ) ملاحظہ ہو (تفویت الایمان صفحہ ۸۲، طبع لاہور)

عقیدہ نمبر ۱۹ :- غیر مقلدین کے زندگی رسول اللہ ﷺ کے منثور نظر اور مشہور نعمت خواں (قصیدہ بروہ شریف کے مصنف) حضرت امام بوصیہؑ مخفی رسول اللہ ﷺ کی شاخوانی کی وجہ سے مشرک ہیں (معاذ اللہ) ملاحظہ ہو (قرۃ العيون الموحدین۔ شرح کتاب التوحید۔ مترجم اردو صفحہ ۲۷۹۔ طبع لاہور)

عقیدہ نمبر ۲۰ :- غیر مقلدین کے زندگی امام الاولیاء سید محی الدین ابن عربی اور مسلمہ وحدۃ الوجود میں ان کی ابتداع کرنے والے لوگ (جیسے حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی اور مولانا انور کشمیری وغیرہ علماء دیوبند) روئے زمین کے تمام کافروں سے بڑھ کر کافر ہیں۔ ملاحظہ ہو (قرۃ العيون الموحدین صفحہ ۲۸۳ طبع لاہور)

بصہرہ: مگر غیر مقلد عالم وحید الزمان صاحب کہتے ہیں کہ حضرت ابن عربی بہت بڑے ولی اللہ اور مسلمک اہل حدیث کی پیروکار تھے۔ ملاحظہ ہو (ہدیۃ الحمدی صفحہ ۵۰ - ۵۱)

عقیدہ نمبر ۲۱ :- غیر مقلدین کے عقیدہ میں حضرت امام حسین لفتح کعبۃ کے مقابلہ میں بزرگ پلید بر حق تھا۔ ملاحظہ ہو (رشید ابن رشید، صفحہ ۲۵۳ تا ۳۵۶ - ۳۶۱ - ۳۶۲)

(از مختلف علماء اہل حدیث۔ طبع لاہور)

نیز رسالہ "دعوت فکر" از مولوی بشیر احمد حسیم غیر مقلد۔ خطیب جامع مسجد توحیدی بھی نورے والی رحیم یار خان

بصہرہ: یاد رہے کہ اس رسالہ میں مولوی بشیر احمد حسیم غیر مقلد نے بزرگ نو کو کئی مرتبہ "امیر المؤمنین" لکھا ہے۔ حالانکہ سلف صاحبین کے زندگی بزرگ کو امیر المؤمنین کہنا سخت جرم

ہو (عرف الجادی صفحہ ۸۰۔ صفحہ ۱۱۱۔ طبع جھوپال)

عقیدہ نمبر ۲۵: غیر مقلدین کے عقیدہ میں روئے زمین پر رہنے والے تمام مسلمان کافرو شرک ہیں۔ ملاحظہ ہو (تفویۃ الایمان۔ صفحہ ۷۔ ۸۸۔ طبع لاہور)

عقیدہ نمبر ۲۶: غیر مقلدین کے عقیدہ میں محفل میلاد شریف (معاذ اللہ) گندی بدعت بلکہ شرک ہے۔ اگرچہ اس میں رسول اللہ ﷺ کے ذکر کے سوا کچھ اور نہ ہو۔ ملاحظہ ہو (اہل حدیث کا نذہب صفحہ ۳۱ تا ۳۲ طبع اہل حدیث اکادمی لاہور۔ از شاء اللہ امر تری غیر مقلد)

تبصرہ مگر غیر مقلد عالم صدیق حسن خان بھوپالی کہتے ہیں "جس کو حضرت کے میلاد کا حال سن کر فرحت حاصل نہ ہو وہ مسلمان نہیں" ملاحظہ ہو (الشماتة العبرية من مولد خير البرية۔ صفحہ نمبر ۱۲)

نیز غیر مقلد عالم دید الزمان صاحب نے اس محفل کو جائز لکھا ہے۔ (بہیہ المہدی علیہ صفحہ نمبر ۱۸)۔

عقیدہ نمبر ۲۷: غیر مقلدین کے نزدیک اولیاء کرام کا عرس منانا بدعت اور ان سے مدد مانگنا شرک ہے (اہل حدیث کا نذہب صفحہ نمبر ۳۹)

عقیدہ نمبر ۲۸: غیر مقلدین کے عقیدہ میں رسول اللہ ﷺ کو حاضر ناظر کہنے والے اور الصلوٰۃ والسلام علیک یا رسول اللہ پڑھنے والے تمام سنتی مسلمان شرک ہیں۔ (اہل حدیث کا نذہب صفحہ نمبر ۳۸۔ تفویۃ الایمان صفحہ نمبر ۵۰، طبع اہل حدیث اکادمی لاہور)

عقیدہ نمبر ۲۹: غیر مقلدین کے نزدیک امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کی تقدیم کرنے والے تمام حنفی (سنتی اور دیوبندی) کافرو شرک ہیں (اشباب الثاقب صفحہ نمبر ۴۲، طبع دیوبند)

عقیدہ نمبر ۳۰: غیر مقلدین کے نزدیک پشتی، قادری، نقشبندی، اور ہروردی کہلانے والے تمام سنتی اور دیوبندی بدعتی ہیں۔ (تدکیر الاخوان صفحہ نمبر ۶۵۔ ۶۶۔ طبع کراچی)

عقیدہ نمبر ۳۱: غیر مقلدین کے عقیدہ میں یا رسول اللہ، یا علی، یا غوث اعظم کہنے والے سب شرک ہیں۔ (تفویۃ الایمان صفحہ نمبر ۲۹۔ ۲۸، طبع لاہور)

عقیدہ نمبر ۳۲: غیر مقلدین کے عقیدہ میں نبی، ولی کے لیے اللہ یا ہوا علم یا اختیار

ہے۔ چنانچہ امیر المؤمنین حضرت عمر بن عبد العزیز کے سامنے ایک شخص نے یزید کو امیر المؤمنین کہا تو آپ نے غصہ ہو کر فرملا تو یزید کو امیر المؤمنین کہتا ہے۔ اور اسے میں کوڑے لگوائے۔ ملاحظہ ہو (ہدیہ التہذیب۔ جلد نمبر ۱۱ صفحہ نمبر ۱۱۳۔ طبع حیدر آباد کن)

نیز اسی رسالہ میں غیر مقلد یزیدی مذکور نے کئی مقابلات پر یزید کے ناس و فاجر اور خالم ہونے سے انکار کر کے اسے نہایت ہی صالح، متقی اور پرہیز گار قرار دیا ہے۔ مگر غیر مقلدین کے امام اسماعیل دہلوی نے یزید کو بہت برا کہا ہے ملاحظہ ہو : (تفویۃ الایمان صفحہ ۱۲۰۔ طبع لاہور)

نیز غیر مقلدین کے پیشوأ قاضی شوکانی نے لکھا ہے کہ ایسے لوگوں پر اللہ کی لعنت ہو جو یزید کے مقابلہ میں امام حسین کو یاغی کہتے ہیں۔ ملاحظہ (نیل الاوطار۔ جلد نمبر ۷۔ صفحہ نمبر ۱۹۹۔ طبع مصر از قاضی شوکانی غیر مقلد)

علاوه ازیں غیر مقلد عالم نواب وجید الزماں نے اپنی کتاب ہدیہ المهدی صفحہ ۹۸ پر یزید کے نام کے ساتھ "لعن اللہ" کے الفاظ لکھے ہیں۔ جس کے معنی میں اللہ تعالیٰ یزید پر لعنت کرے۔ اور کہا ہے کہ ہم نے یزید پر اس لئے لعنت کی ہے کہ اس پر ہمارے امام احمد بن حنبل وغیرہ نے لعنت پھیلی ہے۔ اہ مخلص۔ مولوی بشیر صاحب یزید کو ناجتن قرار دے کر اس پر لعنت پھینے والے اپنے گھر کے ان علماء پر کیا فتویٰ عائد کریں گے؟ کچھ تو بولیں....

**نوٹ:** مولوی بشیر احمد حسیم غیر مقلد کے حضرت امام حسین کے خلاف لکھے گئے مذکورہ بالا رسالہ کا مکتوب جواب انشاء اللہ جلد منظر عام پر آ رہا ہے (سعیدی)

عقیدہ نمبر ۲۲: غیر مقلدین کے عقیدہ میں رسول اللہ ﷺ یا کسی اور بزرگ کو شفیع کہنے والا سنتی مسلمان ابو جہل کے برابر کا شرک ہے۔ ملاحظہ ہو (تفویۃ الایمان صفحہ ۲۲، طبع اہل حدیث اکادمی۔ لاہور)

عقیدہ نمبر ۲۳: غیر مقلدین کے نزدیک یہودیوں، عیسائیوں اور دنیا کے دوسراے تمام کافروں کا ذیجہ حلال ہے۔ مگر سنتی بریلوی مسلمانوں کا ذیجہ حلال نہیں اگرچہ وہ حلال جانور کو اللہ کا نام لے کر بھی کیوں نہ ذبح کریں۔ ملاحظہ ہو (عرف الجادی۔ فارسی صفحہ نمبر ۱۱۔ طبع جھوپال)

عقیدہ نمبر ۲۴: غیر مقلدین کے نزدیک صحابہ مکرام کے فتوؤں کا کچھ اعتبار نہیں۔ ملاحظہ

مانا بھی شرک ہے۔ (تفویت الایمان صفحہ نمبر ۳۶، طبع لاہور)

عقیدہ نمبر ۳۳ :- غیر مقلدین کے عقیدہ میں اولیاء و اولیاء کرام کی مزارات پر غافل ڈالنے انہیں چونے یا ان کی چوکھت کو بوس دینے والے بھی سب مسلمان مشرک ہیں اگرچہ وہ اولیاء و انجیاء کو خدا کا برگزیدہ بندہ سمجھ کر بھی ایسا کریں۔ (تفویت الایمان صفحہ نمبر ۳۷، طبع لاہور)

عقیدہ نمبر ۳۲ :- غیر مقلدین کے نزدیک حضور ﷺ کے حق میں علم غائب کا عقیدہ رکھنے والے سب مسلمان مشرک ہیں۔ (تفویت الایمان صفحہ نمبر ۵۳) اوار التوحید صفحہ نمبر ۱۷۹)

عقیدہ نمبر ۳۵ :- غیر مقلد عالم وحید الزمان صاحب لکھتے ہیں "ابل الحدیث هم شیعۃ علیٰ" یعنی شیعات علی اہل حدیث ہی ہیں (بہیہ المبہی صفحہ نمبر ۱۰۰)

عقیدہ نمبر ۳۶ :- غیر مقلدین کے عقیدہ میں حضور ﷺ کو "نور" مانا شرک ہے ملاحظہ ہو (اور التوحید صفحہ نمبر ۱۱۵) طبع لاہور۔ از صادق سیالکوئی)

**تبصرہ:** مگر غیر مقلد عالم نواب وحید الزمان صاحب لکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے سب سے پہلے نور محمدی کو پیدا کیا اور اس سے باقی مخلوق پیدا فرمائی (بہیہ المبہی) صفحہ نمبر ۵۶۔ طبع دہلی)

عقیدہ نمبر ۳ :- غیر مقلدین اپنی تقریروں میں کہا کرتے ہیں کہ رفع یہیں کے بغیر نماز نہیں ہوتی حالانکہ بہت سے صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم و تابعین کرام پہلی تکمیر کے علاوہ پوری نماز میں کہیں بھی رفع یہیں نہیں کرتے تھے۔ ملاحظہ ہو (ترمذی جلد ۱، صفحہ نمبر ۵۸، طبع قرآن محل کراچی)

**تبصرہ:** اس کا مطلب یہ ہوا کہ ان صحابہ و تابعین رضوان اللہ تعالیٰ علیہم السلام امعین کو رفع یہیں کی حدیتوں کا معنی نہیں آتا تھا اور ان کی تمام نمازیں باطل تھیں؟

عقیدہ نمبر ۳۸ :- غیر مقلدین کہتے ہیں کہ مقتدی اگر امام کے پیچھے سورہ فاتحہ نہ پڑھے تو اس کی نماز باطل ہو جاتی ہے حالانکہ صحابی رسول حضرت نبی اللہ بن عمر ﷺ نماز میں امام کے پیچھے نہ خود قرات کرتے نہ دوسروں کو کرنے دیتے تھے۔ ملاحظہ ہو (موطاً مالک عربی۔ صفحہ نمبر ۶۸۔ طبع کراچی)

**تبصرہ:** اس کا مطلب یہ ہوا کہ حضرت ابن عمر رض قصد اپنی اور دوسروں رض نمازیں تباہ کرنے میں لگے رہے اور ان کی کوئی نماز صحیح نہ تھی یاد رہے کہ حضرت ابن عمر رض غیر مقلدین کے رفع یہیں کی مرکزی حدیث کے مرکزی روایی ہیں۔ ان کے بتول جب انہوں نے اپنی نمازیں برپا کر دیں تو وہ (معاذ اللہ) فاسق ہوئے۔ پس ان کے باہ ان کی وہ رفع یہیں والی روایت کیسے معتبر ہے کہیں میٹھا میٹھا بپ ہپ کڑوا کڑوا تھو تھو والا معاملہ تو نہیں؟

## غیر مقلدین کے بعض شرمناک مسائل

☆ غیر مقلدین کے نزدیک ایک شخص بیک وقت چار سے زائد یوں رکھ سکتا ہے۔ (عرف الجادی صفحہ نمبر ۱۱، طبع بھوپال) ملاحظہ ہو پارہ نمبر ۳، آیت نمبر ۳ سورہ النساء

**تبصرہ:** مگر قرآن اس کے خلاف ہے۔

☆ غیر مقلدین کے نزدیک مرد اور عورت کی منی مطابقاً پاک ہے اور ان کے نزدیک اس کے پلید ہونے کی کوئی دلیل نہیں ملا جاتا ہے۔ (عرف الجادی صفحہ نمبر ۱۰، طبع بھوپال) (نزل الایران جلد نمبر ۱، صفحہ نمبر ۱۰، از وحید الزمان طبع بخاری) (الروضۃ البندیۃ جلد نمبر ۱، صفحہ نمبر ۲۰، طبع لاہور)

☆ شراب 'بہتا ہوا خون' کہتے، سور اور مردار غیر مقلدین کے نزدیک پاک ہیں۔ اور وہ کہتے ہیں کہ ان کے پلید ہونے کی کوئی دلیل نہیں۔ ملاحظہ ہو (عرف الجادی، صفحہ نمبر ۱۰، تبصرہ ببارک باد!

☆ غیر مقلدین کے نزدیک بغیر وضو کے قرآن مجید کو باتحک لگانا جائز ہے۔ ملاحظہ ہو (عرف الجادی صفحہ نمبر ۱۵)

☆ غیر مقلدین کہتے ہیں کہ مشت زنی جائز بلکہ مستحب ہے۔ بلکہ کبھی واجب ہو جاتی ہے۔ اور وہ کہتے ہیں یہ کام (معاذ اللہ) صحابہ کرام بھی کرتے تھے (والعیاذ بالله تعالیٰ) ملاحظہ ہو (عرف الجادی صفحہ نمبر ۲۰، طبع بھوپال)

**تبصرہ:** ہپ نوواتی کرن۔

☆ غیر مقلدین کے نزدیک کتوں میں کتاب مر جائے جب تک رنگ، بو، مزہ تبدیل نہ ہو  
پانی حلال اور پاک ہے۔ ملاحظہ ہو (فتاویٰ نذریہ، جلد ۱، صفحہ نمبر ۲۲۸، طبع اہل حدیث  
اکادمی لاہور)

**تبصرہ:** کیا ہی پیارا مشروب ہے جناب کا!.....

☆ غیر مقلدین کے نزدیک اپنے نطفہ زنا کی لڑکی سے نکاح جائز ہے۔ ملاحظہ ہو (عرف  
الجادی صفحہ نمبر ۱۰۹، طبع بھوپال)

**تبصرہ:** غیر مقلد مذہب کو ایسے ہی فتوے اور ایسے ہی مفتی زیر دیتے ہیں۔

☆ جوتے پر نجاست لگی ہو اسے زمین پر رگڑ لو پھر وہی جوتا پہن کر مسجد میں چلے جاؤ  
اور اسی میں نماز ادا کرو، جائز ہے۔ ملاحظہ ہو (عرف الجادی صفحہ نمبر ۱۱)

☆ حلال اور حرام جانوروں کا پیشتاب، سور کے بال اور اس کا چڑا، اس کی او جھزی  
سب پاک ہیں۔ اسی طرہ کتے اور سور کی تھوک اور ان کا جھونٹا، یونہی کتے کا پیشتاب پاخان  
بھی پاک ہے۔ ملاحظہ ہو (نzel الابرار، جلد ۱، صفحہ نمبر ۵۵، طبع بنارس، از وحید الزمان غیر  
مقلد)

**تبصرہ:** کیا ابھیں استعمال میں لانا چاہیے؟ قرآن و حدیث کی روشنی میں ان پر عمل کی مکمل  
صورتیں تائی جائیں۔

☆ کتاب اور اس کا لعاب بھی پاک ہے۔ کتبے کو پینچا اس کی کھال کا ڈول اور مصل بانا  
درست ہے۔ کتاب پانی میں گر جائے تو پانی پلید نہیں ہو گا۔ اگرچہ اس کا منہ بھی اس میں  
ڈوب جائے۔ ملاحظہ ہو (نzel الابرار، جلد ۱، صفحہ نمبر ۳۰، طبع بنارس)

**تبصرہ:** ان پر عمل کی مکمل صورتیں کیا ہیں؟

☆ کوئی شخص کتے کو انجام کر نماز پڑھے تو اس کی نماز ہو جائے گی۔ ملاحظہ ہو (نzel  
الابرار، جلد ۱، صفحہ نمبر ۳۰)

**تبصرہ:** کیا مطلب! کتبے کو انجام کر نماز پڑھنی ثواب ہے؟

☆ کتبے اور خزیر کا جھونٹا پاک ہے۔ ملاحظہ ہو (نzel الابرار، جلد ۱، صفحہ نمبر ۳۱، طبع  
بنارس)

☆ کچھ اہل حدیث متعدد کو جائز سمجھتے ہیں۔ ملاحظہ ہو (نzel الابرار، جلد ۱، صفحہ نمبر ۳۲)

☆ سر اگر بھوٹ سے زنا کرے تو وہ بیٹھے پر حرام، نہیں ملاحظہ ہو (نzel الابرار، جلد نمبر  
۲، صفحہ نمبر ۲۸)

**تبصرہ:** یعنی اسے ایسا کرنا چاہیے؟

☆ ساس سے بغل گیر ہوا، اسے بوئے دئے، حتیٰ کہ اس سے زنا کر لیا تو یہی پھر بھی  
حلال ہے۔ ملاحظہ ہو (نzel الابرار، جلد ۱، صفحہ نمبر ۲۸)

**تبصرہ:** یعنی مال بیٹھی پر اکٹھے ہاتھ صاف کرتا رہے۔ اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا؟ فقط

# اشتہار واجب الاظہار

نماز میں تحت ناف یا سینہ پر باتھے باندھنے کے مسئلہ میں غیر مقلد مؤلف کے ایک سخت افترا اپر

## شدید الحاجاج

غیر مقلد مؤلف موصوف نے کچھ عرصہ پہلے "ایک بریلوی مفتی کے جھوٹ، خیانت، اور جہالت کا اپریشن" کے زیر عنوان اپنے کسی مقلد کے قلم سے ایک پیغام لکھوا کر اس کی فوٹو کاپیاں، شہر کے مختلف حصوں میں تقسیم کرائیں۔ جس سے لوگوں میں سخت یقین پیدا ہوا جس میں یہ تاثر دینے کی نہ موم کوشش کی گئی ہے کہ ان کی را قم المحرف سے "مردو عورت کے نماز میں یہ پیش دینے کی کوشش کی گئی ہے۔ نیز یہ فتاویٰ دینے کی کوشش کی گئی ہے کہ میں اپنے موقف کے اثبات میں کوئی دلیل پیش نہیں کر سکا اور اس پر بعض غلط قسم کی ہے کہ میں اپنے موقف کے اثبات میں کوئی دلیل پیش نہیں کر سکا اور اس پر بعض غلط قسم کی روایتیں پیش کیں نیز بعض علماء کے اقوال کو احادیث نبویہ علی صاحبہم السلام و التعلیمہ بنابر پیش کیا ہے۔ جو اس کا مجھ پر شدید افترا اور سخت جھوٹ ہے جس پر جتنی لعنت کی جائے کم ہے اور اس کا سب سے بہتر جواب ہے لعنة اللہ علی انکذبین۔

فیقر و اللہ العظیم حلفیہ بیان کرتا ہے کہ اس پیغامت میں ہونے والی جس بحث کا حوالہ دیا گیا ہے، فیقر سے اس کا کوئی تعلق نہیں اور اس حوالہ سے غیر مقلد مؤلف یا اس کے کسی مقلد سے میری تحریر یا تقریر ا" آج تک کبھی کہیں پر بھی کوئی بحث نہیں ہوئی ورنہ کیا مولف قرآن پر باتھ رکھ کر حلفیہ بتا سکتا ہے کہ فیقر کے ساتھ اس کی یا اس کے کسی ہمنواکی یہ بحث کب گھبرا اور کس وقت ہوئی تھی۔ نیز وہ حلفیہ بیان کر سکتا ہے کہ اگر یہ اس کا یا اس کے ہمنواؤں کا جھوٹ ہو تو اس کی موجودہ یا متوقعہ ہر یوں پر حکم شرع کے مطابق (اور اس کے مذہب کی رو سے پڑ جانے والی) تین طلاقیں پڑیں ۹۹۹ اور اگر اس کا تعلق کسی اور صاحب سے ہے اور یہ تحریر فیقر کے بارے میں نہیں تو اصل مذہب کا نام کیوں اور کس حکمت کی بناء پر چھپایا گیا اور فیقر کے بارے میں لوگوں کو یہ دھوکہ کیوں دیا گیا؟ دونوں جواب دیں۔ فقط